
Die Vollkommenheit
„Botschafter des Heils in Christo“, 1878





Die Vollkommenheit

„Botschafter des Heils“, 1878

Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt



Die Bibelstellen sind nach der „Elberfelder Übersetzung“ 
(Edition CSV Hückeswagen) angeführt.

© by: Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt 
– Verbreitung christlicher Literatur – 
www.ernst-paulus-verlag.de
Diese Datei ist für den persönlichen Gebrauch bestimmt und darf nicht 
ohne Genehmigung des Herausgebers an Dritte weitergegeben werden.

Best.-Nr.: 50267.26



Inhalt
Die Vollkommenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 7

1. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 7

2. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 14

3. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 20

4. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 29

5. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 32

6. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 35





7

﻿

Die Vollkommenheit

Wo findet sie sich und was ist sie?

„Lasst uns fortfahren zum vollen Wuchs“ (Heb 6,1).

1.

In diesen letzten Tagen begegnet man bei vielen dem ernsten Wunsch 
nach einer zunehmenden Heiligkeit; und gewiss, inmitten des Verfalls 
um uns her und der allgemeinen vorherrschenden Kälte der Herzen müs-
sen dieser Wunsch und dieses Streben, in der Heiligkeit zu wachsen und 
sich Gott zu widmen, auf jede mögliche, gottgemäße Weise gefördert 
werden. Dies ist die Absicht, die ich mir beim Niederschreiben einiger 
Gedanken über dieses Thema vorgenommen habe. Mögen diese Zeilen 
jeder geängstigten Seele zu Hilfe kommen und für keine zu irgendeinem 
Hindernis werden!

Wir wenden uns zunächst zu einer Frage, die manches Herz nieder-
drückt. Wie kommt es, dass eine große Zahl derer, die die Heiligkeit 
des Herzens bekennen oder aufrichtig suchen, so schmerzlich entmutigt 
und getäuscht worden sind, und dass viele von ihnen, indem sie daran 
verzweifeln, jemals dahin zu gelangen, beinahe ganz aufgehört haben, 
ihr nachzustreben? Nicht wenige, die die Heiligkeit bekannt haben 
oder noch bekennen, hört man fragen: „Woher kommt es, dass sich so 
wenig Fortschritte zeigen?“ Man besucht die Konferenzen und Ver-
sammlungen, man hört Predigten, die die Heiligkeit zum Gegenstand 
haben, und dennoch muss man mit Schmerz erkennen, dass man nur 
wenig oder gar nicht vorwärts kommt. Was ist die Ursache? Ich hoffe, 



8

1.

dass der Herr mich befähigen wird, diese Fragen zu beantworten. Er 
allein kann es tun. Es ist wichtig, dass wir alle Stellen der Schrift, die 
von diesem Thema reden, gut verstehen. Der Herr Jesus hat gesagt: 
„Der aber auf die gute Erde gesät ist, dieser ist es, der das Wort hört und 
versteht, der wirklich Frucht trägt; und der eine bringt hervor hundert-, 
der andere sechzig-, der andere dreißigfach“ (Mt 13,23). Es gibt daher 
keine Schwierigkeit hinsichtlich der Wahrheit, dass jeder Fortschritt 
und jede wirkliche Frucht die Folge einer angemessenen Annahme 
und einer richtigen Erkenntnis des Wortes Gottes sind. Wird dies aber 
von uns genügend beachtet? Nehmen wir z.  B. die wenigen Worte: 
„Lasst uns fortfahren zum vollen Wuchs1“ (Heb 6,1). Wer sind die 
Personen, an die sie gerichtet wurden? Woher kamen sie, und welches 
ist die Vollkommenheit, nach der sie vorwärtszuschreiten hatten? Man 
hat vielleicht diesen Text angewendet und angeführt, als wenn er alle 
Christen angehe und bedeute, dass wir vorwärts schreiten sollen, indem 
wir das Fleisch kreuzigen oder töten, sei es nach und nach, oder sei es 
auf einmal durch einen Akt des Glaubens, um die innere Reinheit zu 
erlangen. Auf die eine oder andere Weise ist diese vollkommene, innere 
Reinheit für manche die Vollkommenheit, von der hier die Rede ist. Ich 
werde jedoch auf die Frage der Kreuzigung oder Tötung des Fleisches 
für jetzt nicht weiter eingehen, sondern mich vielmehr mit der vorhin 
erwähnten Schriftstelle beschäftigen.

Nehmen wir den Brief an die Hebräer zur Hand, aus dem obige Worte 
entnommen sind, und erforschen wir sorgfältig, was sie sagen wollen. 
Es ist eine bekannte Tatsache, dass der ganze Brief an Hebräer oder 
Juden, die das Christentum bekannten, gerichtet war. In Apostelge-
schichte 21,20 wird von den Juden in Jerusalem, die geglaubt hatten, 
gesagt: „Alle sind Eiferer für das Gesetz“, und nach unserem Brief gab 
es solche, die „im Hören träge geworden“ waren. „Denn“, fährt der 
Apostel fort, „obwohl ihr der Zeit nach Lehrer sein müsstet, habt ihr 

1 Oder: zur Vollkommenheit.



9

﻿

wieder nötig, dass man euch lehre, welches die Elemente des Anfangs 
der Aussprüche Gottes sind; und ihr seid solche geworden, die Milch 
nötig haben und nicht feste Speise. Denn jeder, der noch Milch genießt, 
ist unerfahren im Wort der Gerechtigkeit, denn er ist ein Unmündiger; 
die feste Speise aber ist für Erwachsene“ (wörtl.: Vollkommene; Heb 
5,11-14). Wir müssen diese Worte gut beachten und uns stets daran 
erinnern, dass die Personen, an die sie besonders gerichtet wurden, 
Juden waren, die Christen zu sein bekannten, die aber hinsichtlich der 
vollkommenen Lehre Christi Unmündige waren.

Die Parteiungen und Sekten verfolgen die gleiche traurige Richtung 
(oder selbst eine noch schlimmere), nämlich, uns fleischlich oder wie 
Unmündige bleiben zu lassen. So konnte Paulus zu den Korinthern 
nicht als zu Vollkommenen, sondern „als zu Fleischlichen, als zu Un-
mündigen in Christus“ reden (s. 1. Kor 2,6; 3,1-3). Wollen wir daher 
das Thema, das uns beschäftigt, richtig verstehen, so müssen wir uns 
vor jenen feierlichen Warnungen beugen und sie in unseren Herzen er-
wägen. Waren sie nur an gläubige Juden, die in großer Gefahr waren, 
zum Judentum zurückzukehren, oder an die Korinther, die sich von dem 
Parteigeist hinreißen ließen, gerichtet? Zeigt sich uns die große Masse 
der Christen gegenwärtig nicht als jeder Art von Parteiung überlassen, 
und gibt es nicht eine Menge, die das Christentum bekennen, die aber 
zum Judentum zurückkehren oder zurückgekehrt sind, indem sie sich 
an Formen und Zeremonien hängen? Ach! Leider ist dies so.

Diese Stimme: „Lasst uns fortfahren zum vollen Wuchs“, spricht 
daher ebenso zu uns wie zu den damals lebenden Christen. Der ganze 
Brief an die Hebräer beschäftigt sich vornehmlich mit diesem Thema: 
das zu verlassen, was nicht zur Vollkommenheit führt, und sich dem 
zuzuwenden, was für immer vollkommen macht.

Die Wege Gottes sind nicht unsere Wege. Gewöhnlich blickt man 
in sich selbst, um die Vollkommenheit zu finden, um zu sehen, ob 
man dahin gelangt ist. Gott aber belehrt uns in diesem Brief über das 



10

1.

Vorwärtsschreiten nicht so. Ich räume ein, dass es die Absicht und der 
Gegenstand des Briefes ist, zur Vollkommenheit zu führen und diejeni
gen, die noch Unmündige sind, dahin zu bringen. Wodurch aber wird 
dies geschehen? Zunächst dadurch, dass wir den, der vollkommen ist, 
vor uns stellen. Ja, der Weg Gottes ist ungemein einfach. „Das Gesetz 
hat nichts zur Vollendung gebracht“, sondern alle Vollkommenheit 
findet sich in Christus. Er ist vollkommen, und durch Ihn beginnt Gott.

Das erste Kapitel enthüllt vor unseren Augen die Herrlichkeiten des 
Sohnes Gottes. In seiner Gnade und zärtlichen Liebe hatte Gott mit 
Geduld die Versammlung in Jerusalem getragen. Er wusste, wie schwer 
es den Juden fiel, alles, was sichtbar war, zu verlassen. Der prächtige 
Tempel, wo sie noch anbeteten, ihre Opfer und gottesdienstlichen Ge-
bräuche, das alte Hohepriesteramt – alle diese Dinge übten eine große 
Macht auf sie aus. Und dazu mussten sie die Herrschaft ihres Messias 
verschoben und für eine Zeit lang jede irdische Verheißung beiseite-
gesetzt sehen (s. Apg 3,19-21). Außerdem war der Gottesdienst der 
Kirche oder Versammlung im Anfang ein rein geistlicher. Es gab für sie 
keinen besonderen Ort der Anbetung auf der Erde, keine vom Volk sich 
unterscheidenden Priester, überhaupt nichts, worauf das Auge des na-
türlichen Menschen verweilen konnte. Jesus selbst war in den Himmel 
aufgefahren. Bald nachher kamen die römischen Heere, zerstörten den 
Tempel und verwüsteten Jerusalem, nach einem schrecklichen Blutbad 
der verworfenen Juden zerstreute sich der Rest unter die Nationen. Dies 
alles war vor den Augen Gottes. Er bewies sich daher in vollkommener 
Gnade gegen die gläubigen Juden, indem Er ihnen diesen Brief sandte, 
der bestimmt war, sie von den Schatten weg zu dem Körper hinzuführen, 
der Christus ist (s. Kol 2,17).

Die Zerstörung Jerusalems war nahe; sie wussten es nicht, aber Gott 
wusste es. Die Vernichtung Babylons, der großen Abtrünnigen, ist 
gleichfalls nahe; wenn es die Menschen auch nicht wissen, so weiß es 
doch Gott (s. 1. Thes 5,3; Off 17,18), und in seiner Liebe für uns will 
Er uns aus der judaisierenden Christenheit, die nichts zur Vollendung 



11

﻿

bringt, herausnehmen, um uns zu dem hinzuführen, der vollkommen ist 
in seiner Person, sowie zu dem vollkommenen Werk, das Er für immer 
vollbracht hat.

Es ist absichtlich und dem allgemeinen Zweck dieses Briefes ent-
sprechend, dass sein Verfasser nicht genannt ist. Gott spricht, und der 
Schreiber stellt sich mit dem gläubigen Überrest Israels auf ein und den-
selben Boden. Gott, der ehemals in den Propheten geredet hatte, spricht 
jetzt oder hat zu uns gesprochen im Sohn, den Er zum Erben nicht nur 
Palästinas, sondern aller Dinge gesetzt hat, „durch den er auch die Wel-
ten gemacht hat“. Herrlichkeit um Herrlichkeit ziehen, als dem Sohn 
gehörend, so an unseren Augen vorüber. Er ist nicht gemacht worden, 
sondern Er ist „der Abglanz der Herrlichkeit Gottes und der Abdruck 
seines Wesens“; Er erhält „alle Dinge durch das Wort seiner Macht“.

Dann folgt eine noch vortrefflichere Herrlichkeit des Sohnes Gottes: 
„welcher … nachdem er durch sich selbst die Reinigung von den Sün-
den bewirkt, sich gesetzt hat zur Rechten der Majestät in der Höhe.“ 
In dem Brief an die Epheser zeigt uns der Apostel Jesus als den, den 
Gott aus den Toten auferweckt und gesetzt hat zu seiner Rechten in den 
himmlischen Örtern über jedes Fürstentum und jede Gewalt und Kraft, 
als Haupt seines Leibes, welcher die Versammlung ist (s. Kap. 1,20-23). 
Hier aber ist Er in seinem Recht als Sohn, nachdem Er dieses glorreiche 
Werk, die Sühnung der Sünden, in der Herrlichkeit seiner eigenen Per-
son vollbracht hatte, in die Himmel eingegangen und sich dort gesetzt 
hat. Wie unendlich weit überstieg das alles, was die Juden Herrliches 
erwarten konnten. Ihr Messias hatte sich nicht in den Tempel gesetzt, 
sondern in den Himmel zur Rechten der Majestät in der Höhe.

Aber, wird man fragen, was haben alle diese Herrlichkeiten mit unse-
rer Vollkommenheit oder mit dem „Fortfahren zum vollen Wuchs“ zu 
tun? Sehr viel, antworte ich. Das ist zwar nicht der Weg des Menschen; 
der Mensch würde beständig mit sich selbst beschäftigt sein, aber Gott 
entfaltet die Herrlichkeiten des Sohnes, die Herrlichkeiten dessen, der 



12

1.

vollkommen ist, und „wir alle aber, mit aufgedecktem Angesicht die 
Herrlichkeit des Herrn anschauend, werden verwandelt nach demselben 
Bild von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, als durch den Herrn, den Geist“ 
(2. Kor 3,18).

Möge Gott uns befähigen, die Herrlichkeiten seines Sohnes, die Er 
vor unseren Augen entfaltet, in dieser Weise anzuschauen! Die Juden 
erinnerten mit Recht daran, dass ihre Väter von Engeln besucht wor-
den seien; sie priesen ihren Dienst und hatten vor diesen himmlischen 
Wesen große Ehrfurcht. Aber welch einen erhabenen Kontrast bildet 
der Sohn zu allen geschaffenen Wesen! Alle Engel müssen Ihn anbeten; 
alle sind seine Diener. Was Ihn betrifft, Er ist wahrhaftig Gott, denn es 
steht geschrieben: „Dein Thron, o Gott, ist von Ewigkeit zu Ewigkeit.“ 
Zugleich ist Er wahrhaftiger Mensch: „Du hast Gerechtigkeit geliebt 
und Gesetzlosigkeit gehasst; darum hat Gott, dein Gott, dich gesalbt 
mit Freudenöl über deine Genossen.“

Welche wunderbare Gnade, mit dieser glorreichen Person, dem Ge-
nossen des Herrn (s. Sach 13,7), in Verbindung gebracht zu sein! Er 
nimmt die schwache, kleine Herde in Besitz und in seiner Auferstehung 
erkennt Er die, aus denen sie besteht, als seine eigenen Genossen an 
(s. Joh 20,17). Welch eine vollkommene Güte! Welche kostbare Gnade! 
Und dies ist eine so wahrhaftige Tatsache, dass die Engel, die seine 
Diener sind, auch uns dienen, wie am Ende des 1. Kapitels geschrie-
ben steht. O, möchte dieser Gedanke unsere Herzen erfüllen! Während 
wir unsere mühsame Reise verfolgen, begleiten diese heiligen Wesen, 
die seinen Willen tun, unsere Schritte, und sein Wille ist, dass sie uns 
dienen.

Im zweiten Kapitel finden wir zunächst feierliche, an die hebräischen 
Christen gerichtete Warnungen, dass sie nicht eine so große Errettung 
vernachlässigen möchten. Dann wird uns die Autorität der Worte des 
Herrn Jesus vorgestellt. Diese sind bestätigt worden durch die Apos-
tel, die sie gehört hatten, und Gott zeugte mit ihnen durch mancherlei 



13

﻿

Zeichen und Wunder. Hierauf wird Jesus wiederum im Gegensatz zu 
den Engeln dargestellt; nicht Engeln hat Er den zukünftigen Erdkreis 
unterworfen, sondern Ihm, als dem Sohn des Menschen. Wie sehen 
noch nicht alles unter seine Herrschaft gestellt, „wir sehen aber Jesus“. 
Betrachten wir dieses herrliche Angesicht. Er, der den Tod erduldet hat, 
der während seines Lebens gelitten hat, Ihn sehen wir dort, mit Herr-
lichkeit und Ehre gekrönt, vollendet als der Urheber unserer Errettung. 
Und indem Er viele Söhne zur Herrlichkeit bringt, stellt Er sie als eins 
mit sich selbst Gott dar. „Denn sowohl der, der heiligt, als auch die, 
die geheiligt werden, sind alle von einem; um welcher Ursache willen 
er sich nicht schämt, sie Brüder zu nennen“ (V. 11). Welche Freude für 
unseren erhabenen Erlöser, zu sagen: „Ich will deinen Namen meinen 
Brüdern kundtun; inmitten der Versammlung will ich dir lobsingen.“ 
Und wiederum sagt Jesus: „Siehe, ich und die Kinder, die Gott mir ge-
geben hat.“ Und auf diese Weise ist Er als unser barmherziger und treuer 
Hoherpriester eingeführt. Er hat sich nicht der Engel angenommen, um 
sie zu Gott zu führen, sondern der Nachkommen Abrahams.

Dies alles ist ohne Zweifel besonders an die Gläubigen aus der Nach-
kommenschaft Abrahams gerichtet, aber es ist gewiss nicht weniger für 
uns in diesen letzten Tagen voll der tiefsten Belehrung.

Man wird vielleicht nochmals fragen: „Aber was hat denn dies alles 
mit der christlichen Vollkommenheit zu tun? Es ist völlig verschieden 
von dem, was ich je über dieses Thema gelesen habe.“ Das mag sein, 
aber dieser Brief ist die Abhandlung Gottes über die Vollkommenheit. In 
Wahrheit: „Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken, und eure Wege 
sind nicht meine Wege.“ Unsere Gedanken über die Vollkommenheit 
würden uns unvermeidlich zu der undankbaren Aufgabe führen, uns 
selbst zu betrachten. Gott stellt uns seinen Sohn in der Herrlichkeit vor 
und lässt uns zurufen: „Daher, heilige Brüder, Genossen der himmli-
schen Berufung, betrachtet den Apostel und Hohenpriester unseres 
Bekenntnisses, Jesus.“ Blicken wir auf uns selbst, beschäftigen wir 
uns mit uns selbst, dann werden wir unfehlbar Dürftigkeit und geist-



14

2.

liche Armut entdecken. Vergleichen wir uns mit anderen, so mangelt 
es uns an Weisheit. Begehren wir aber, in der Gnade, in der Heiligkeit 
und Gleichförmigkeit mit Christus zu wachsen, dann lasst uns Jesus 
betrachten, wie Gott Ihn vor uns hinstellt. Das, was uns nötig ist, ist ein 
ernsteres Erforschen des Wortes mit vielem Gebet und einer völligen 
Unterwerfung unter das, was es uns sagt.

Danach folgen in dem uns beschäftigenden Brief feierliche War-
nungen vor dem Unglauben, und am Ende des 4. Kapitels nochmals 
die Herrlichkeiten unseres großen Hohenpriesters, der in die Himmel 
eingegangen ist, Jesus, der Sohn Gottes. Dies führt den Geist Gottes 
dahin, zu zeigen, welches die Stellung dieser Hebräer ist, die Christen 
zu sein bekannten. Sie waren nicht fortgefahren zum vollen Wuchs. 
Sie waren hinsichtlich der göttlichen Wahrheit Unmündige, die die 
Neigung hatten, zu den Verordnungen des Gesetzes zurückzukehren. 
Ist ihre Stellung nicht ein trauriges Bild von der Stellung der Christen-
heit unserer Tage?

2.

Die Personen, von denen im 6. Kapitel die Rede ist, sind Hebräer, die 
Gläubige zu sein bekannten, und der Schreiber des Briefes stellt sich mit 
ihnen auf ein und denselben Boden. Er behält alle die Herrlichkeiten und 
die Vollkommenheit des Sohnes Gottes im Auge und sagt: „Deshalb, 
das Wort von dem Anfang des Christus verlassend, lasst uns fortfahren 
zum vollen Wuchs.“ Dies hätte man nicht zu solchen sagen können, die 
ihren vollen Wuchs erreicht hatten, d. h., vollkommen waren. Wohin 
hätten die, die das Judentum völlig verlassen hatten oder davon weg-
gegangen waren, um sich zu Christus zu wenden, gehen können, wenn 
nicht zu Ihm? Im Judentum wiederholte man fortwährend die gleichen 
Dinge, weil in ihm nichts zur Vollendung gebracht wurde. In Christus 
ist alles göttlich vollendet und infolgedessen kann es nicht wiederholt 



15

﻿

werden. Deshalb lesen wir: „Und nicht wiederum einen Grund legen 
mit der Buße von toten Werken und dem Glauben an Gott.“ Wenn ein 
ehemaliger Jude gesündigt hatte, so gab es für ihn die Buße und dann 
das Blut von Stieren und Böcken; bei jeder begangenen Sünde musste 
er immer wieder von Neuem beginnen. „Wie viel mehr wird das Blut 
des Christus, der durch den ewigen Geist sich selbst ohne Flecken Gott 
geopfert hat, euer Gewissen reinigen von toten Werken, um dem leben-
digen Gott zu dienen!“ (Heb 9,14). Die Buße eines Juden führte diesen 
nie in die Gegenwart Gottes. Der Weg zum Allerheiligsten war nicht 
geöffnet, so dass der Israelit stets draußen bleiben musste. Das war der 
Platz des Anbeters vor dem Tod Christi. Als aber Christus gekommen 
war, „verkündigte [er] Frieden, euch den Fernen, und Frieden den Na-
hen. Denn durch ihn haben wir beide den Zugang durch einen Geist zu 
dem Vater“ (Eph 2,17.18). „Da wir nun, Brüder, Freimütigkeit haben 
zum Eintritt in das Heiligtum durch das Blut Jesu, auf dem neuen und 
lebendigen Weg, den er uns eingeweiht hat durch den Vorhang hin, das 
ist sein Fleisch, und einen großen Priester haben über das Haus Gottes, 
so lasst uns hinzutreten mit wahrhaftigem Herzen, in voller Gewissheit 
des Glaubens, die Herzen besprengt und so gereinigt vom bösen Gewissen 
und den Leib gewaschen mit reinem Wasser“ (Heb 10,19-22). Ist das 
nicht ein auffallender Gegensatz?

Ebenso verhält es sich mit „dem Glauben an Gott“. Wie lebendig auch 
der Glaube eines Juden an den verheißenen Messias sein mochte, so 
war er doch unendlich verschieden von dem, was jetzt der Glaube an 
Gott ist, durch den wir wissen, dass Er seinen Sohn gesandt hat, dass 
wir die Erlösung durch sein Blut und die Vergebung unserer Sünden 
haben! Sicher, von diesem Glauben zurückzukehren zu dem, den ein 
Jude haben konnte, ehe Christus gestorben und auferweckt war, hieße 
leugnen, dass Jesus im Fleisch gekommen ist.

Wir lesen ferner von „der Lehre von Waschungen und dem Hände-
Auflegen“ (Heb 6,2). Diese Reinigungen des Körpers im Falle des Aus-
satzes oder der Befleckung waren früher von Gott verordnet und sind 



16

2.

als Vorbilder und Schatten auch jetzt noch kostbar zu betrachten. Hatte 
z. B. ein Jude gesündigt, so legte er seine Hand auf den Kopf des Opfers 
und bekannte seine Sünde. Dies bedeutete ein völliges Einsmachen des 
Opfernden mit seinem Opfer. Die Sünde wurde dem dargebrachten Tier 
zugerechnet, dieses wurde getötet, und der Jude erlangte die Vergebung. 
Das war an seinem Platz von hohem Wert; es war das Wort von dem 
Anfang des Christus. Wollte man aber jetzt nach seinem Tod, dem Tod 
des einzigen Opfers für die Sünden, zu jenen Opfern und zu jenem 
Händeauflegen zurückkehren, so hieße das, den Wert des Blutes Christi 
zu verkennen und es gleichsam mit Füßen zu treten.

Wir kommen jetzt zu „der Toten-Auferstehung und dem ewigen Ge-
richt“. Dies ist ein wichtiger Punkt der Wahrheit. Nach dem Geschichts-
schreiber Josephus, wie auch nach den Worten Marthas (s. Joh 11,24): 
„Ich weiß, dass er auferstehen wird in der Auferstehung am letzten 
Tag“, wurde von den Juden zu jener Zeit die Lehre festgehalten, dass 
alle Menschen sterben müssten, dass eine allgemeine und gleichzei-
tige Auferstehung aller Toten stattfinden und dass alle vor den Thron 
Gottes gebracht werden würden, um da nach ihren Werken gerichtet zu 
werden, und dass das Urteil des Gerichtes ein ewiges Urteil sei. Diese 
Lehre ist auch die der Mohammedaner und der römischen, griechischen 
und protestantischen Kirche. Aber es ist nicht die vollständige Wahr-
heit, es ist nur der Anfang davon. Der Tod wie die Auferstehung der 
Toten ist eine Wirklichkeit. Dies sind Tatsachen und, mit den Lehren 
der menschlichen Philosophie verglichen, große Wahrheiten. Aber die 
vollkommene oder vollständige Wahrheit ist die Auferstehung aus den 
Toten. „Und ebenso wie es den Menschen gesetzt ist, einmal zu sterben, 
danach aber das Gericht, so wird auch der Christus, nachdem er einmal 
geopfert worden ist, um vieler Sünden zu tragen, zum zweiten Mal 
denen, die ihn erwarten, ohne Sünde erscheinen zur Errettung“ (Heb 
9,27.28). Mehrere andere Stellen bestätigen diese Tatsache. Es werden 
wenigstens 1000 Jahre zwischen der ersten und zweiten Auferstehung 
(s. Off 20) verfließen. 



17

﻿

Und was das Gericht anbelangt, so ist die Grundwahrheit, die darin 
eingeschlossen ist, von höchster Wichtigkeit. Wenn alle ins Gericht 
kommen, so werden auch alle verdammt werden, denn alle sind schul
dig. Hieraus ergibt sich der unermessliche Wert der klaren und voll-
kommenen Wahrheit in Bezug auf diesen Punkt. Wenn ich vor Gott 
erscheinen muss, um gerichtet zu werden, so bin ich verloren. Aber 
Christus ist geopfert worden, um meine Sünden zu tragen. Er ist auf 
dem Kreuz als mein Stellvertreter gerichtet worden. Meine Sünden, alle 
meine Sünden, sind auf Ihn gelegt worden. Das ist es gerade, was den 
großen Unterschied ausmacht. Mein Stellvertreter, der meine Sünden 
auf sich genommen hat, hat das Gericht auf dem Kreuz erduldet, und 
ich werde nicht ins Gericht kommen; diejenigen aber, die Christus 
verwerfen, werden vor dem großenz weißen Thron gerichtet werden. 
Notwendigerweise muss ein Gericht über die Sünde sein und es muss 
entweder in der Vergangenheit stattgefunden haben oder noch in der 
Zukunft stattfinden. Gott sei Dank, dass nicht beides zugleich der Fall 
sein kann. „Wer mein Wort hört und dem glaubt, der mich gesandt hat, 
hat ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht, sondern ist aus dem Tod 
in das Leben übergegangen“ (Joh 5,24). Das sind für den Gläubigen die 
drei göttlichen Wirklichkeiten, die durch den Mund des Erlösers selbst 
bestätigt worden sind.

Somit ist die Lehre, dass alle Menschen sterben müssen und dass 
alle Toten auferstehen und ein allgemeines zukünftiges Gericht erle-
ben werden, nur der erste Anfangsgrund, nicht aber die vollkommene 
christliche Wahrheit. Ein, Christus, der – wenigstens 1000 Jahre vor 
dem Gericht vor dem weißen Thron – für die, die Ihn erwarten (ohne 
Sünde zur Errettung, da er ihre Sünden getragen hat), kommt, ist die 
vollständige Wahrheit, mit anderen Worten: die Vollkommenheit. Es ist 
die gesegnete Hoffnung, an der alle Gläubigen festhielten, bevor die 
bekennende Kirche zum Judentum zurückkehrte. Und in Bezug hierauf 
ermahnte der Apostel: Lasst uns fortfahren zum vollen Wuchs.“ 



18

2.

Möge der Herr durch seinen Geist einem jeden Leser dieser Zeilen 
geben, seine in folgenden Stellen enthaltenen Gedanken zu verstehen: 
Johannes 14,1-3; Römer 8,23; 1. Korinther 1,7,8; 15,21.23.51.52; Phi-
lipper 3,20.21; Kolosser 3,4; 1. Thessalonicher 1,10; 2,19; 3,13; 4,13-
18; 5,23; 2. Thessalonicher 2,1; Titus 2,12.13; Offenbarung 20,5-12.

Dieses kostbare Vorrecht aber, bei der Ankunft Christi aus den Toten 
auferweckt, oder, wenn man in jenem Augenblick noch lebt, verwan-
delt zu werden und Ihm gleich gemacht zu sein – im Gegensatz zu den 
Übrigen der Menschen, die während der 1000 Jahre in ihren Gräbern 
verbleiben, und die nur zum Gericht auferstehen werden, ja, dieses Vor-
recht zeigt den unendlichen Wert der Versöhnung, die allen zuteilwird, 
die an Christus glauben. Zu der Lehre einer allgemeinen Auferstehung 
der Toten und einem allgemeinen Gericht zurückzukehren, was, wie ich 
nicht zweifle, aus Unwissenheit geschieht, heißt daher nichts anderes, 
als den Wert des Todes Christi herabzuwürdigen oder zu verringern.

Denken wir nicht, dass die Schrift mit sich selbst im Widerspruch 
steht. Niemals ist dies der Fall. „Ich dachte“, wird vielleicht jemand 
sagen, „dass Matthäus 25,31-46 bestimmt die allgemeine Auferstehung 
aller Toten lehre, und dass dort alle, sowohl Schafe als auch Böcke, 
zusammen vor dem Thron des Gerichts stehen.“ Mit welcher Nach-
lässigkeit lesen wir nur zu oft die Schrift! Ich vermag kaum zu sagen, 
wie sehr ich überrascht war, als ich bemerkte, dass diese feierliche 
Stelle nicht von allen Toten als vor diesem Gericht stehend spricht, 
sondern dass überhaupt gar nicht von den Toten die Rede ist. Es sind 
die Nationen, die auf dieser Erde leben, wenn Jesus kommen wird, um 
zu herrschen, und die gerichtet werden, je nachdem sie das Zeugnis 
des jüdischen Überrestes aufgenommen und gegen denselben davon 
Gebrauch gemacht haben. 

Aber werden wir nicht alle vor dem Richterstuhl Christi offenbart und 
wird nicht unsere Arbeit und unser Dienst geprüft werden? Ganz ge-
wiss, und dies ist eine sehr kostbare Wahrheit. Aber ist es dasselbe, wie 



19

﻿

unserer Sünden wegen gerichtet zu werden? Sicher nicht. Erforschen 
wir die Schrift, indem wir alle Hindernisse, die uns abhalten, zu der 
Vollkommenheit fortzuschreiten, beiseitelassen. Die Christen stellen 
sich nicht vor, bis zu welchem Punkt sie rückwärts geschritten sind oder 
vielmehr, wie wenig sie zur Vollkommenheit vorwärts geschritten sind.

Verlieren wir nicht aus dem Auge, dass viele von denen, an die der 
Brief gerichtet ist und die das Christentum bekannten, in großer Gefahr 
waren, ins Judentum zurückzufallen. Die Klasse von Personen, von 
der hier gesagt wird, dass sie „einmal erleuchtet worden sind und die 
himmlische Gabe geschmeckt haben und des Heiligen Geistes teilhaftig 
geworden sind und das gute Wort Gottes und die Wunderwerke des zu-
künftigen Zeitalters geschmeckt haben“, sind dieselben, die der Herr in 
Matthäus 13,20.21 als solche beschreibt, die das Wort hören und es so-
gleich mit Freuden aufnehmen, aber keine Wurzel in sich selbst haben. 
Betrachten wir mit Furcht und Zittern, bis wie weit man gehen und sich 
dennoch selbst täuschen kann. Das Licht und der Geschmack Christi, 
als der himmlischen Gabe, sowie die Macht des Heiligen Geistes und 
die Autorität des Wortes Gottes waren derart, und die zukünftige Welt 
erschien der anfänglichen Kirche so nahe, dass es für jemanden unmög-
lich war, das Judentum zu verlassen, sei es selbst nur als bekennend, 
inmitten einer solchen Szene Platz zu nehmen, ohne äußerlich eine 
gewaltige Veränderung zu erfahren und zu gleicher Zeit eine große 
Freude zu genießen. Brach aber eine Zeit der Prüfung herein, so konnte 
unmöglich eine Frucht hervorkommen, wenn keine Wurzeln vorhanden 
waren. Christus verlassen und zum Judentum zurückkehren, hieße, Ihn 
von Neuem zu kreuzigen. Wäre jemand so abtrünnig geworden, dass er 
sich wieder in die Synagoge hätte aufnehmen lassen, so hätte er Christus 
verleugnen und verfluchen müssen. Das ist es, was der Beweisführung 
des Apostels ihre Kraft verleiht. 

Man möge sich in dieser Beziehung nicht täuschen. Unter dem Gesetz 
gab es ehemals eine Erneuerung zur Buße, jetzt aber war dies unmöglich. 
Der mosaische Ritus war beiseitegesetzt und ging seiner vollständigen 



20

3.

Auflösung entgegen. Ohne Zweifel hätte der abtrünnige Jude seine 
Gabe für die Sünde noch darbringen und die Hände dem Opfer aufle-
gen wollen, um erneuert zu werden; dies aber war nicht mehr möglich. 
Schreckliche Lage! Er setzte den Sohn Gottes der Schmach aus.

Viele sind nun in den verhängnisvollen Irrtum gefallen, dies auf einen 
Christen anzuwenden und zu sagen, dass, wenn ein solcher in die Sünde 
fiele, es für ihn unmöglich sei, zur Buße erneuert zu werden. Dies würde 
daher für ihn noch schlimmer sein als für einen Juden des alten Bundes; 
denn für diesen gab es Buße und Wiederherstellung. Wir wissen aber, 
Gott sei Dank!, mit Gewissheit: „Wenn wir unsere Sünden bekennen, 
so ist er treu und gerecht, dass er uns die Sünden vergibt und uns reinigt 
von aller Ungerechtigkeit“ (1. Joh 1,9).

Alles wird klar, sobald wir verstehen, dass es sich hier um solche 
handelt, die Christus verließen, um zum Judentum zurückzukehren. 
Von den wahren Christen wird gesagt: „Wir sind aber in Bezug auf 
euch, Geliebte, von besseren und mit der Errettung verbundenen Dingen 
überzeugt, wenn wir auch so reden“ (Heb 6,9).

3.

Meine Leser werden sagen, dass es jetzt doch bald an der Zeit sei, 
dass wir uns mit der Vollkommenheit beschäftigen. Allein ich war der 
Meinung, dass wir es nicht eher tun konnten, als bis alle die oben be-
sprochenen Punkte erörtert waren. Wir haben vor uns den Brief über 
die Vollkommenheit, und ich wusste wirklich nichts Besseres zu tun, 
als die Ordnung, die Gott selbst darin befolgt hat, ebenfalls einzuhalten.

Sprechen wir also zuerst vom Hohenpriestertum. – Der Grundsatz 
eines menschlichen Hohenpriestertums ist in Israel fünfzehn Jahr-
hunderte hindurch auf die Probe gestellt worden. Es gab damals ein 
von dem Volk getrenntes Hohenpriestertum, das dem Dienst und der 
Verehrung Gottes geweiht war. Die Geschichte aller Völker beweist, 



21

﻿

dass dieser Grundsatz von den Menschen geschätzt wird. Tatsächlich 
ist es merkwürdig, dass dieser häufig unter dem Namen „Klerus und 
Laientum“ bekannte Grundsatz von allen heidnischen Religionen auf 
der Erde anerkannt ist. Die rohen Germanen wie die feinen Griechen, 
die Ägypter des grauen Altertums wie die Chaldäer – alle haben ihre 
Priester gehabt. Aber in Israel „nimmt niemand sich selbst die Ehre, 
sondern er wird von Gott berufen wie auch Aaron“ (s. Kap. 5,4). Somit 
hatte das jüdische Priestertum nicht nur ein hohes Alter auf seiner Seite, 
sondern auch die göttliche Autorität. Dies alles wird in unserem Brief 
völlig anerkannt. Jetzt aber ist die Frage: Bestand denn die Vollkom-
menheit in diesem errichteten Hohenpriestertum? Nein; denn „wenn 
nun die Vollkommenheit durch das levitische Priestertum wäre (denn 
in Verbindung damit hat das Volk das Gesetz empfangen), welches 
Bedürfnis wäre noch vorhanden, dass ein anderer Priester nach der Ord-
nung Melchisedeks aufsteht?“ (Kap. 7,11). Das Hohepriestertum war 
geändert, und es musste notwendig auch eine Änderung des Gesetzes 
stattfinden, „denn das Gesetz hat nichts zur Vollendung gebracht“.

Vergegenwärtigen wir uns, von wie großartigen Veränderungen hier 
gesprochen wird. Der glänzende und feierliche Dienst des Hohen-
priestertums, das ganze System selbst und der Dienst des Gesetzes sind 
beiseitegesetzt, weil sie nichts zur Vollendung brachten. Der Jude hatte 
den Tempel, das Priestertum, das Gesetz und seinen prächtigen Ritus; 
was hatte der Christ? Einen materiellen Tempel auf Erden konnte er 
nicht aufweisen, wenn man nicht seinen Leib oder die Gesamtheit der 
Christen als solchen betrachtet; denn es steht geschrieben: „Ihr seid der 
Tempel.“ Hatte er ein Hohepriestertum? Durchaus nicht; selbst wenn 
Christus auf Erden wäre, so würde Er doch nicht Hoherpriester sein. 
Gab es nicht wenigstens einen rituellen Dienst? Nein; der Christ soll 
sich vielmehr hüten, zu diesen armseligen Elementen zurückzukehren. 
Aber wenn der Jude alles hatte, worauf das Auge des Menschen mit 
Wohlgefallen ruhen konnte, was hat dann der Christ? Möchten wir es 
alle wahrhaft erkennen und zu schätzen wissen! Der Christ hat dieses: 



22

3.

„Die Summe dessen aber, was wir sagen, ist: Wir haben einen solchen 
Hohenpriester, der sich gesetzt hat zur Rechten des Thrones der Ma-
jestät in den Himmeln“ (Kap. 8,1).

Ich möchte zum besseren Verständnis des Lesers hier ein sehr ein-
faches Beispiel anführen. Wenn der Morgen zu tagen beginnt, werden 
alle Lichter, die während der Nacht die Stadt beleuchteten, ausgelöscht. 
Warum? Weil sie, wie groß auch ihr Nutzen in der Finsternis sein 
mochte, jetzt ganz unnütz sind, da die Sonne am Himmel glänzt. Das 
levitische Priestertum war, wie die Lichter, nützlich, solange die Nacht 
herrschte, aber jetzt ist das wahre Licht aufgegangen und scheint mit 
herrlicherem Glanz als die Mittagssonne.

Dieser einzig große und erhabene Hohepriester nach der Ordnung 
Melchisedeks, der Priester und der König, war in den Psalmen und allen 
Propheten klar und deutlich angekündigt worden. Und dennoch, es ist 
traurig zu sagen, aber leider eine Tatsache, will man jetzt, nachdem Er 
erschienen ist, in der bekennenden Kirche ein besonderes Priestertum, 
einen Klerus haben. Die große Masse der Christenheit, statt zur Voll-
kommenheit fortzuschreiten, ist mehr oder weniger zu der Finsternis 
und den Schatten des Judentums zurückgekehrt.

Wenn man bei hellem Tag in einer Stadt die Lampen anzündet, drückt 
man damit aus, dass die Sonne nicht genügt. Richtet man auf Erden 
ein menschliches Priestertum auf, so leugnet man dadurch die Allge-
nügsamkeit Christi, unseres einzigen großen Hohenpriesters, der zur 
Rechten des Thrones der Majestät in den Himmeln sitzt. Möchte Er 
den Ihm gebührenden Platz vor der Seele einnehmen, dann wird sicher 
jedes andere Priestertum, außer seinem, einem leichten Nebel gleich 
verschwinden. Er hat ein unveränderliches Priestertum; Er vermag 
auch völlig zu erretten, die durch Ihn Gott nahen. „Da er die Seinen 
geliebt hatte, liebte er sie bis ans Ende.“ Er versäumt nie, unsere Füße 
zu waschen und unsere Seelen wiederherzustellen. Als wahrhaftiger 
Gott und wahrhaftiger Mensch vereinigt Er eine unendliche Macht 



23

﻿

mit dem zärtlichen Mitgefühl. Möchte jeder Leser dieser Zeilen das 
erhabene Hohepriestertum Christi betrachten, wie es uns in diesem 
Brief offenbart wird, und so vorwärts schreiten; denn in Ihm findet er 
die Vollkommenheit.

Der zweite Punkt bezüglich der Vollkommenheit ist der Zugang zu 
Gott. In Hebräer 9,1-7 haben wir die Beschreibung der ersten Hütte und 
des Dienstes, der darin ausgeübt wurde; dann lesen wir: „wodurch der 
Heilige Geist dieses anzeigt, dass der Weg zum Heiligtum noch nicht 
offenbart ist, solange die vordere Hütte noch Bestand hat“, und ferner, 
dass all dieser Dienst und die Opfer „dem Gewissen nach nicht voll-
kommen machen können“. Wir werden über das Gewissen, wenn wir 
im 10. Kapitel zu diesem Gegenstand kommen, eingehender sprechen; 
für jetzt beschäftigen wir uns mit dem Zugang zu Gott. Das Gesetz und 
das Hohepriestertum vermochte diejenigen, die den Gottesdienst aus-
übten, nicht in die Gegenwart Gottes zu bringen. Beide waren in dieser 
Beziehung unzulänglich, indem sie nichts vollenden, noch vollkommen 
machen konnten; wir aber, d. h. die Gläubigen, haben „Freimütigkeit 
zum Eintritt in das Heiligtum durch das Blut Jesu“. Das ist die Voll-
kommenheit. Ich kann zu dem, der bezüglich des Zutritts zu Gott gut 
unterrichtet ist, nicht sagen: „Lass uns fortschreiten.“ Er ist bereits da; 
er weiß, dass dies der Platz eines jeden Kindes Gottes durch das Blut 
Jesu ist, im Gegensatz zu dem Juden unter dem Gesetz, der niemals 
hinzunahen konnte. Das Hohepriestertum war nicht imstande, ihn dort 
einzuführen. Aber Christus besitzt die Vollkommenheit; in Ihm haben 
wir sie gefunden. In den himmlischen Örtern, wozu Er uns den Zutritt 
eröffnet hat, gibt es keinen Unterschied zwischen Priestern und Volk, 
zwischen Klerus und Laien. Wie wäre dies möglich, da doch alle auf 
gleiche Weise, als gereinigte Anbeter, eingeführt sind? 

Der eigentliche Grundsatz, der den Klerus charakterisiert, ist dieser: 
„Ich bin drinnen und du draußen“, oder auch: „Ich bin Gott nahe, aber 
du bist fern, so fern, dass ich dein Mittler bei Ihm sein muss, und sein 
Mittler bei dir.“ Dies ist ein schreckliches, in der Christenheit eingeführ-



24

3.

tes Übel. Wenn jeder Gläubige durch das Blut Jesu Freimütigkeit oder 
Freiheit zum Eintritt in das Heiligtum hat, und wenn dennoch ein von 
Menschen eingesetzter Klerus und ein von ihnen errichtetes Priestertum 
dem „Laien“ sagt oder zu verstehen gibt: „Ich bin Gott näher als du“, 
was muss man daraus schließen? Dass er entweder nicht an den Wert 
des Blutes Jesu glaubt, oder an etwas glaubt, das einen größeren Wert 
hat und ihn Gott näherbringt als den einfachen Gläubigen, der nur auf 
das Blut Christi vertraut.

Man gebraucht oft den Ausdruck „Geistliche“, um damit Männer 
zu bezeichnen, die gewisse religiöse Amtsverrichtungen ausüben. Ich 
würde nicht viel dagegen einzuwenden haben, wenn man unter diesem 
Titel einfach Diener Christi, die das Evangelium verkündigen oder den 
Gläubigen das Wort Gottes bringen, verstände. Ist es aber nicht weit 
besser, sich keines solchen Ausdruckes zu bedienen, der den Gedanken 
eines schriftwidrigen und gefährlichen Unterschiedes zwischen Klerus 
und Laien hervorbringt? Ist es nicht besser, Bezeichnungen zu ge-
brauchen, die in der Schrift angewandt sind, wie Evangelisten, Hirten, 
Lehrer u. a.?

Doch hüten wir uns wohl, indem wir von diesen Bezeichnungen Ge-
brauch machen, sie ohne Weiteres und eigenmächtig gewissen Männern 
beizulegen, die durch andere eingesetzt sind, und die somit eine eigene 
getrennte Klasse bilden, einen Klerus, wie man es zu nennen pflegt. 
Dass es gewöhnlich so geschieht, ist ein Beweis, wie sehr diese Sache 
in den Geist der Christenheit eingedrungen ist.

Der dritte Punkt, den wir zu beachten haben, ist die Vollkommenheit 
hinsichtlich der Erlösung.

Der Christ kann sagen: „Wir haben die Erlösung durch sein Blut, die 
Vergebung der Vergehungen.“ Gesegnete Tatsache! Wer könnte ihren 
Wert aussprechen? Worauf konnte sich ehemals ein Jude in dieser Be-
ziehung stützen? Er war erlöst von der Knechtschaft Ägyptens, das ist 
wahr, aber wo war er in Bezug auf seine Sünden? Das Höchste, was 



25

﻿

er sagen konnte, war, dass die Sünden des Volkes für das ganze Jahr 
auf dem Kopf des Bockes Asasel am Versöhnungstag bekannt wurden 
(s. 3. Mo 16). Der Bock wurde dann fortgeschickt und kam nicht wieder 
zurück. Das Blut der Versöhnung war vergossen und auch die Bespren-
gung des Gnadenstuhls war vollzogen worden. Aber so kostbar dies als 
Vorbild dessen, was danach kommen sollte, auch war, so konnte es doch 
dem Juden keine vollständige Erlösung verschaffen. Er konnte sagen: 
Ich habe die Erlösung für ein Jahr; aber war dies etwas Vollkommenes? 
Wenn du hundert Mark gibst, um einen armen Sklaven für ein Jahr los-
zukaufen, wäre dies eine vollkommene Befreiung? Gewiss nicht; es 
würde ihn nur umso mehr das Elend seiner Stellung empfinden lassen, 
wenn er wieder in seine Knechtschaft zurückkehren müsste.

Um ihm eine völlige Befreiung zuteilwerden zu lassen, genügt ein 
unvollständiges Lösegeld nicht; man muss eine Summe bezahlen, die 
ihn für immer in Freiheit setzt. Von unserem herrlichem Erlöser aber 
steht geschrieben, dass Er mit seinem eigenen Blut ein für alle Mal in 
das Heiligtum eingegangen ist, als Er eine ewige Erlösung erfunden 
hatte (s. Heb 9,12). Er hat uns nicht für eine beschränkte Zeit erkauft; 
dies wäre kein vollkommenes Werk gewesen. Beachte es gut, lieber 
Leser, dass, wenn du die Erlösung hast, es eine ewige Erlösung ist und 
sein muss. Wie klein ist die Zahl derer, die diese Tatsache, die von so 
unendlichem Wert ist, erfassen! Wie wenige glauben sie wirklich! Be-
sitzt du für dich selbst diese so wertvolle und ewige Erlösung durch das 
Blut Jesu? Wie könnte sie in ihrer Wirksamkeit weniger als ewig sein? 
Dies ist der Wert des Blutes Christi vor Gott für alle, die für immer ge-
waschen und erkauft sind; und dieser Wert bleibt ewig gleich. Hat diese 
Erlösung für deine Seele denselben Wert, den sie in den Augen Gottes 
hat? Hast du ihr diesen Wert noch nicht beigelegt, gehörst du zu der 
Klasse derer, die von Messen oder oft erneuerten Opfern für die Sünde 
und von einer wiederholten Anwendung des Blutes Christi sprechen, so 
höre doch und überzeuge dich durch das Wort Gottes, dass deine Erlö-
sung, wenn sie dir wirklich zuteilgeworden ist, eine ewige Erlösung ist. 



26

3.

Das Beispiel, das ich gebraucht habe, kann dir vielleicht zum Ver-
ständnis dessen, was ich sage, behilflich sein. Wenn das Loskaufen eines 
Sklaven keine vollständige und für immer gültige ist, wenn sie nur für 
1,2 oder selbst 10 Jahre gilt, muss sie nach Ablauf dieser Zeit immer 
wieder erneuert werden. Wenn aber das Lösegeld zum vollständigen 
Loskaufen genügt, dann ist nichts mehr zu bezahlen; der Sklave ist ganz 
und für immer frei. Bist du aber in Bezug auf diesen so überaus wichti-
gen Punkt noch nicht zum vollen Wuchs des Christus gelangt, hast du 
nicht dem Wort Gottes gemäß begriffen, dass das Blut Jesu einmal für 
alle Glaubenden zu einer ewigen Erlöstmg vergossen wurde, so ist es 
gewiss, dass du keinen wahren Frieden hast, sondern mit einem unruhi-
gen Gewissen zu neuen Anwendungen des Blutes Christi deine Zuflucht 
nehmen wirst. Die Schrift aber spricht nicht von etwas dergleichen.

Doch man wird vielleicht sagen, dass viele von denen, welche die Hei-
ligkeit kennen, von der Notwendigkeit einer wiederholten Anwendung 
des Blutes Jesu sprechen. Dies beweist einfach, dass diese Personen in 
Bezug auf die Erlösung nicht zum vollkommenen Wuchs gelangt sind. 
Denn sie sollten mit allen Kindern Gottes wissen, dass jeder Gläubige 
in Christus eine ewige Erlösung hat; eine ewige Erlösung aber ist eine 
vollkommene Erlösung; es gibt da nichts hinzuzufügen, nichts zu wie-
derholen. Man muss vorwärts schreiten, bis man diese Vollkommenheit 
in Christus ergriffen hat.

Der vierte Punkt, auf den ich die Aufmerksamkeit des Lesers richten 
möchte, ist die Vollkommenheit hinsichtlich des Gewissens. Wir wer-
den sehr klar unterwiesen, dass das Gesetz diese Vollkommenheit nicht 
geben konnte. „Denn da das Gesetz einen Schatten der zukünftigen 
Güter, nicht der Dinge Ebenbild selbst hat, so kann es niemals mit den-
selben Schlachtopfern, die sie alljährlich ununterbrochen darbringen, 
die Hinzunahenden vollkommen machen. Denn würde sonst nicht ihre 
Darbringung aufgehört haben?“ (Heb 10,1.2).



27

﻿

Lasst uns über jeden Ausdruck in diesem Kapitel sorgfältig nach-
denken. Wir hören zuerst, dass das Blut der Stiere und Böcke durchaus 
keine Sünden wegnehmen kann. Dann werden wir in den Ratschlüssen 
der Vergangenheit an die Worte des ewigen Sohnes erinnert, der sich 
anschickt zu kommen, um, koste es, was es wolle, das große, für jeden 
anderen unmögliche Werk zu erfüllen. „Siehe“, sagt Er, „ich komme, um 
deinen Willen, o Gott, zu tun.“ Diese Worte werden noch einmal wieder-
holt. „Er nimmt das Erste weg“ (das Gesetz, das nichts zur Vollendung 
brachte), „damit er das Zweite aufrichte. Durch diesen Willen sind wir 
geheiligt durch das ein für alle Mal geschehene Opfer des Leibes Jesu 
Christi.“ Welche vollkommene Widmung, welche Absonderung für 
Gott! Wir sind aber nicht durch eine Handlung unsererseits in dieser 
Weise geheiligt. Er ist es, der gesprochen hat: „Siehe, ich komme, um 
deinen Willen, o Gott, zu tun.“ Er hat es vollbracht. 

O möchte diese einzige, ein für alle Mal dargebrachte Gabe des Leibes 
Jesu Christi ihren wahren Platz vor unserer Seele haben! Beachten wir 
gut, dass alle unsere Sünden (ich spreche zu denen, die gerettet sind) 
auf Ihn gelegt wurden, und dass sie alle damals noch zukünftig waren. 
Kein Opfer hätte den Bedürfnissen unseres Gewissens entsprechen 
können, weil keines den Forderungen Gottes Genüge leisten könnte. 
Die ehemaligen Opfer konnten die Sünden nicht wegnehmen. „Er aber, 
nachdem er ein Schlachtopfer für Sünden dargebracht hat, hat sich auf 
immerdar gesetzt zur Rechten Gottes.“ Gab es jemals eine Herrlich-
keit, die dieser ähnlich wäre? Und die Wirksamkeit des Opfers dauert 
für uns so lange wie die Herrlichkeit für Ihn. „Denn mit einem Opfer 
hat er auf immerdar die vollkommen gemacht, die geheiligt werden.“ 
Glaubst du dies? Können wir je darüber hinausgehen? Kann es eine 
größere Vollkommenheit geben als diese: „auf immerdar vollkommen“? 

Was unendlich ist, braucht nicht wiederholt zu werden und kann es 
nicht. Ein Akt von unendlichem Wert, die ein für alle Mal dargebrachte 
Gabe des Lebens Jesu, macht auf immerdar die vollkommen, die ge-
heiligt werden.



28

3.

Haben wir daher diese Vollkommenheit durch jene einzige Gabe 
erreicht, so haben wir, als ein für alle Mal gereinigte Anbeter, kein 
Gewissen mehr von Sünden. Wir können in unserem täglichen Wandel 
irgendeine Sünde oder einen Fehltritt auf unserem Gewissen haben, 
und dann muss gewiss Buße und Bekenntnis vor Gott stattfinden; denn 
das ist der Weg, um für die gegenwärtige Zeit die unterbrochene, prak-
tische Gemeinschaft mit Gott und der Seele wiederherzustellen. Das 
ist die Waschung mit Wasser durch das Wort. Handelt es sich aber um 
den Eintritt in das Heiligtum droben, so haben wir kein Gewissen mehr 
von Sünden, denn alle unsere Sünden sind von Christus auf dem Kreuz 
getragen und dort gerichtet worden; sie sind somit weggenommen und 
können nicht wieder in Erinnerung gebracht werden. „Ihrer Sünden und 
ihrer Gesetzlosigkeiten werde ich nie mehr gedenken.“

Gott hat dies erklärt, und wir haben zwei Zeugen für diese Wahrheit: den 
Sohn Gottes, der sich, nachdem Er sein Werk vollbracht hat, zur Rechten 
Gottes gesetzt hat, und den Heiligen Geist. Der Herr gebe, dass wir diese 
Vollkommenheit, die wir in Ihm haben, „für immerdar vollkommen ge-
macht“, völlig zu schätzen vermögen! Niemand, der wirklich die Trag-
weite dieser Worte versteht, kann von einer wiederholten Anwendung des 
Blutes Christi oder von einem für die Sünde zu wiederholenden Opfer 
sprechen. Dies alles ist beiseitegesetzt; das, was allein Bestand hat, ist 
das einzige Opfer und die für immer andauernde Vollkommenheit. „Wo 
aber eine Vergebung derselben [der Sünden und Gesetzlosigkeiten] ist, 
da ist nicht mehr ein Opfer für die Sünde.“ Lasst uns unseren gesegneten 
Platz innerhalb des Vorhangs einnehmen, dort, wo „wir Freimütigkeit 
haben zum Eintritt in das Heiligtum durch das Blut Jesu“.



29

﻿

4.

Es ist gut zu beachten, dass in keiner der Stellen, die wir bisher unter-
sucht haben, irgendwie von etwas die Rede ist, das wir zu erwerben ha-
ben. Was uns dargestellt wird, ist die Vollkommenheit, die das Teil von 
jedem Kind Gottes ist. Ein solches mag ganz unmündig sein und diese 
Dinge nicht wissen; aber sie bestehen, sie sind eine Wirklichkeit und 
gehören ihm an. Wir sehen, dass diese Lehre gerade an solche gerichtet 
ist, die Unmündige waren, und dass sie ihnen mitgeteilt wurde, um sie 
zur Vollkommenheit zu führen. Lasst uns aber zugleich auch beachten, 
dass diese Vollkommenheit nicht in ihnen, sondern in Christus Jesus ist.

Wir haben auch gesehen, dass die Vollkommenheit in Christus in 
direktem Gegensatz steht zum Gesetz, das nichts zur Vollendung ge-
bracht hat. Das menschliche Hohepriestertum hat gleichfalls nichts zur 
Vollendung gebracht; aber unser großer Hoherpriester hat das Werk der 
Versöhnung vollkommen vollbracht, und jetzt, da Er vollendet ist, hat Er 
sich zur Rechten der Majestät in den Himmeln gesetzt und vermag voll-
kommen alle zu erretten, die durch Ihn Gott nahen, und Er wird es tun.

Unter dem Gesetz verbarg der Vorhang Gott dem Menschen, jetzt ist 
der Vorhang zerrissen, und der einzig wahre Platz von jedem Kind Got-
tes ist innerhalb und nicht ausserhalb des Vorhanges. Und hinsichtlich 
der Erlösung war es unmöglich, dass der Tod Jesu, der von einem so ho-
hen Wert ist, nur eine unvollkommene Erlösung von beschränkter Dauer 
erwerben konnte; sie ist und muss vollkommen und ewig sein. Kostbare 
und unschätzbare Gabe! Was das Gewissen betrifft, so vermochten die 
Opfer des Gesetzes, wie wir gesehen haben, niemals den vollkommen 
zu machen, der hinzunahte; aber das einmalige Opfer des Leibes Jesu 
Christi, durch das wir geheiligt sind, macht uns auf immerdar voll-
kommen. Die Gnade erhebt sich somit weit über jeden menschlichen 
Gedanken. Aber diese Wahrheit kann nur durch den Glauben, der sich 
mit Ergebenheit vor dem Wort Gottes beugt, erfasst werden.



30

4.

Vielleicht sagst du: „Das ist alles gut und wahr, aber werde ich, wenn 
ich in einem Augenblick der Versuchung falle und sündige, nicht auf 
einmal alle diese Vollkommenheit, die ich in Christus besitze, verlie-
ren?“ Das ist es gerade, worin das Gesetz mangelhaft war; die Wieder-
holung des Opfers war beständig nötig. Dies aber ist nicht der Fall bei 
dem ein für alle Mal geschehenen Opfer des Leibes Christi. Von allen 
christlichen Wahrheiten ist diese für die Seele der untrüglichste Prüf-
stein, um zu wissen, ob man auf jüdischem oder christlichem Boden 
steht. Denke ich an eine neue Besprengung des Blutes, so befinde ich 
mich auf jüdischem Terrain, nicht auf dem der Vollkommenheit, die 
durch das ein für alle Mal geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi 
auf immerdar vollbracht ist. Alle, die durch Messen oder durch Wieder-
holung der Blutbesprengung einige Erleichterung für ihre Seele suchen, 
stellen den Tod des Sohnes Gottes auf gleiche Höhe mit den Opfern 
der Stiere und Böcke.

„Aber“, könnte man weiter fragen, „was geschieht mit den Sünden 
des Gläubigen?“ Alles wurde auf dem Kreuz geordnet.

„Wie, meine zukünftigen Sünden?“ – Ich sollte niemals so sprechen 
oder denken, als wenn ich in Zukunft Sünden begehen müsste.

„Das ist wahr; aber wenn ich sündige, so ist es doch für den jetzigen 
Augenblick eine zukünftige Sünde.“ – Ganz recht; aber waren in dieser 
Hinsicht nicht alle unsere Sünden zukünftig, als Christus auf dem Kreuz 
starb, um sie zu tilgen? Ist Er nur für einige unserer Sünden oder für 
alle gestorben? Vor allem war Er unser Stellvertreter in Bezug auf alle 
unsere Sünden, die ohne Ausnahme zukünftig waren. Alles, was unsere 
Sünden betrifft, ist in der glorreichen Person dessen, der unseren Platz 
eingenommen hat, geordnet, und zwar so völlig geordnet, dass wir 
bezüglich unseres Gewissens auf immerdar vollkommen gemacht sind. 
Dieses ein für alle Mal vergossene kostbare Blut reinigt uns von aller 
Sünde. Und wenn wir im Licht wandeln, so wissen wir es. Wie wenige 
geben diesem Opfer den gebührenden Platz! Gott sei gepriesen, dass 



31

﻿

es seinen wahren Wert vor Ihm hat! Er sieht das Blut und sagt: „Ihrer 
Sünden und ihrer Gesetzlosigkeiten werde ich nie mehr gedenken. Wo 
aber eine Vergebung derselben ist, da ist nicht mehr ein Opfer für die 
Sünde.“ Wäre es nicht so, wären nicht alle unsere Sünden auf Ihn gelegt 
worden, so hätte Er oftmals leiden müssen von Grundlegung der Welt an.

Man mag weiter fragen: „Wenn aber der Gläubige gesündigt hat, ist 
dann der Heilige Geist nicht betrübt? Empfindet der Gläubige keinen 
Schmerz in seiner Seele und eine Unterbrechung in seiner Gemeinschaft 
mit Gott? Was muss er in diesem Fall, wenn er nicht zu einer neuen 
Anwendung des Blutes Christi seine Zuflucht nehmen kann, tun?“

Er hat zu Gott, zu seinem Vater, zu gehen und seine Sünden zu be-
kennen; dies ist das einzige Mittel, Vergebung zu empfangen. „Wenn 
wir unsere Sünden bekennen, so ist er treu und gerecht, dass er uns die 
Sünden vergibt und uns reinigt von aller Ungerechtigkeit“ (1. Joh 1,9).

Wenn jemand das Judentum verlassen und im Christentum seinen 
Platz genommen hatte, indem er bekannte, an das ein für alle Mal ge-
schehene Opfer des Leibes Jesu Christi zu glauben, und dann freiwillig 
die schreckliche Sünde beging, zu den verschiedenen von dem Gesetz 
für die Sünde vorgeschriebenen Opfern zurückzukehren, entdeckte er, 
dass diese keinen Bestand mehr hatten, und dass es auf diesem Boden 
keine Barmherzigkeit mehr gab, sondern ein furchtvolles, schreckliches 
Erwarten des Gerichtes. Wir finden deshalb am Ende des 10. Kapitels 
in Bezug hierauf die ernstesten Warnungen. Wie wichtig ist es deshalb, 
Glauben, unerschütterlichen Glauben an die fortdauernde Wirksamkeit 
dieses einzigen, für die Sünde ein für alle Mal dargebrachten Opfers 
zu haben! Es ist gewiss, dass es einmal dargebracht wurde, und nur um 
uns zu ermutigen, durch den Glauben diese kostbare Wahrheit ohne 
Zögern zu ergreifen, führt der Heilige Geist in Kapitel 11 die Wolke 
von Zeugen, die Gott geglaubt haben, vor unsere Seele.



32

5.

5.

Wenden wir uns jetzt zum 12. Kapitel unseres Briefes. Dort finden 
wir den Wettlauf, den Wettlauf, mit dem die Menschen gewöhnlich 
ihre Bücher über die Vollkommenheit beginnen, und mit dem Gott das 
Seinige beendigt. Ist dies nicht beachtenswert? In allen Werken, die ich 
über dieses Thema gelesen habe, habe ich zuerst den Wettlauf gefunden, 
bald länger, bald kürzer, aber immer in erster Linie. Die Vollkommen-
heit ist am Ende des Wettlaufs, sie ist sein Zweck. Welch ein Kontrast! 
In diesem Brief sind zehn Kapitel dazu bestimmt, die Vollkommenheit 
Christi vor uns zu enthüllen und uns erkennen zu lassen, wie wir durch 
sein Werk auf immerdar vollkommen gemacht sind; dann folgt ein Ka-
pitel, das die große Bedeutung zeigt, diese Dinge durch den Glauben 
zu ergreifen, und erst dann kommen wir zu dem praktischen Wettlauf. 
Die Methode Gottes ist die einzig richtige, alle anderen sind trügerisch. 
Hast du daher bis jetzt der Heiligkeit auf einem verkehrten Weg nach-
zujagen gesucht, indem du ihr den Rücken gewandt hast, so ist es kein 
Wunder, wenn du dich getäuscht siehst.

Wenden wir uns nun zu dem Wettlauf. Er soll mit Ausharren gelau-
fen werden. Man kommt nicht ans Ende des Wettlaufs auf einmal, mit 
einem Sprung durch einen Akt des Glaubens. Israel legte nicht in einer 
Tagereise den Weg von Ägypten nach Kanaan zurück. Auch müssen 
wir nicht (lasst uns das beachten!) einer auf den anderen blicken noch 
auf uns selbst, sondern allein auf Jesus (s. V. 2). Wie groß war sein 
Ausharren! Wie viel hat Er erduldet! Betrachten wir Ihn, wenden wir 
unsere Blicke von allem anderen weg und nur auf Ihn hin. Man sieht 
oft, dass Personen, die die Heiligkeit bekennen, sich an menschliche 
Systeme aller Art hängen, in denen das Böse herrscht; sie setzen die 
Systeme nicht beiseite, sie gehen nicht von ihnen aus und trennen sich 
somit nicht von der Ungerechtigkeit. Ach, dies ist nicht der Wettlauf. 
Denken wir mit Ernst daran. „Jeder, der den Namen des Herrn nennt, 
stehe ab von der Ungerechtigkeit!“ (2. Tim 2,19). Ohne Zweifel ist der 



33

﻿

Weg, auf dem wir Christus zu folgen haben, schmal und mit Dornen 
besät, aber das Licht des Weges nimmt immer mehr zu, bis es vollkom-
men Tag ist. „Denn betrachtet den, der so großen Widerspruch von den 
Sündern gegen sich erduldet hat, damit ihr nicht ermüdet, indem ihr in 
euren Seelen ermattet“ (V. 3).

Es möchte nun jemand einwenden: „Wenn Gott uns innerhalb des 
Vorhangs als Anbeter empfängt, die auf immerdar durch das ein für alle 
Mal geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi vollkommen gemacht 
sind, hat es dann nicht den Anschein, als ob Er leicht über unsere Sün-
den und Vergehungen hinweggehe? Ich weiß wohl, dass Er sie auf dem 
Kreuz völlig zugerechnet hat, aber ich meine, dass seine gegenwärtige 
Handlungsweise mit uns solche Gedanken hervorrufen könnte.“

Das 12. Kapitel beantwortet diese Frage in der bestimmtesten Weise. 
Zuerst möchte ich jedoch darauf aufmerksam machen, dass Gott uns 
nicht mehr als Sünder, sondern als Söhne behandelt: „Denn wen der 
Herr liebt, den züchtigt er; er geißelt aber jeden Sohn, den er auf-
nimmt.“ Es ist wichtig, diesen Gegenstand, die väterliche Zucht, wohl 
zu erwägen. Sie ist hier völlig am Platz und findet auf jeden Sohn ihre 
Anwendung. Was mich betrifft, so danke ich Gott, meinem Vater, für 
alle Züchtigungen, die Er an mir seit 40 Jahren ausgeübt hat. Die vä-
terliche Zucht ist ein weites Feld; ihre Erforschung ist für die Kinder 
Gottes von großem Nutzen.

Unsere Stellung in einer ununterbrochenen Vollkommenheit in Chris-
tus mittels des einzigen Opfers, das Er selbst dargebracht hat, darf nicht 
mit der praktischen Heiligkeit verwechselt werden. Ein Christ kann sich 
nicht mit der Bitte an Gott wenden, auf immerdar vollkommen gemacht 
zu werden. Er ist es; es ist eine geschehene Tatsache, die unmöglich 
wiederholt werden kann; denn eine immerwährende, ununterbrochene 
Vollkommenheit kann nicht erneuert werden. Unser großer Hoherpries-
ter hat das Werk, das uns für immer in diese Vollkommenheit eingeführt 
hat, vollbracht. Aber der Christ kann der praktischen Heiligkeit nicht 



34

5.

genug nachjagen; er kann nicht genug die Hilfe Gottes anflehen, um 
in Heiligkeit zu wandeln. Diese Heiligkeit ist der Zweck, den der Va-
ter bei aller Zucht, die Er an uns ausübt, zu erreichen sucht. Sie ist zu 
unserem Nutzen, „damit wir seiner Heiligkeit teilhaftig werden“, und 
„danach“ gibt sie „die friedsame Frucht der Gerechtigkeit denen, die 
durch sie geübt sind“.

Nachdem wir erkannt haben, was die Vollkommenheit in Christus ist, 
oder nachdem wir zu ihr fortgeschritten sind und dann gesehen haben, 
welchen Zweck Gott im Auge hat, wenn Er uns züchtigt, wie passend 
erscheinen uns dann die folgenden Ermahnungen: „Jagt dem Frieden 
nach mit allen und der Heiligkeit, ohne die niemand den Herrn schauen 
wird.“ Man kann die göttliche Ordnung nicht umstoßen. Wir sollten 
nicht damit anfangen, der Heiligkeit in der Absicht nachzujagen, um 
durch sie zur Vollkommenheit in Christus zu gelangen. Wir müssen 
zuerst den gesegneten Platz, der uns innerhalb des Vorhangs, als auf 
immerdar vollkommen gemacht, gegeben ist, kennen und durch den 
Glauben eingenommen haben, und dann muss als das Maß der Hei-
ligkeit, dem wir fleißig nachzustreben haben, Gott selbst und nichts 
Geringeres vor der Seele stehen.

Gott sei gepriesen für die Klarheit seines Wortes! Wenn Er so vor der 
Seele steht, wird man nicht Menschen folgen, sondern mit denen, die 
im Licht seiner Gegenwart wandeln, seinen Weg gehen. Was bedeutet 
es, der Heiligkeit nachzujagen? Es bedeutet nicht nur, siegreich über 
unsere Begierden zu sein, obwohl dies, Gott sei Dank!, auch wahr ist, 
sondern sich wirklich von jeder Art des Bösen zu trennen. Es wird ohne 
Zweifel viel kosten, aber wenn wir aufrichtig sind, so wird der Herr uns 
beistehen und uns von allem befreien, was einer heiligen Gemeinschaft 
mit Ihm hinderlich ist. Der gläubige Überrest der Juden war berufen, 
aus dem Lager des Judentums hinauszugehen, zu Christus hin, seine 
Schmach tragend. Die Person eines verworfenen Christus außerhalb 
der religiösen Welt war damals wie heute der Prüfstein einer wirklichen 
Treue. Wenn man die sieben Sendschreiben in der Offenbarung, die an 



35

﻿

die Versammlungen gerichtet sind und die allmähliche Entwicklung 
der Geschichte der Christenheit beschreiben (s. Off 2.3), mit Aufmerk-
samkeit liest, so sieht man, dass Thyatira ein genaues Gemälde des 
Zustandes der römischen Kirche liefert, während Sardes seinerseits 
mit ebenso viel Wahrheit den Zustand der protestantischen Kirchen 
schildert. Aber in Philadelphia haben wir einen kleinen, schwachen 
Überrest, der außerhalb des Lagers versammelt ist und der Person 
des Herrn Jesus, „des Heiligen und Wahrhaftigen“, anhängt. Kann 
uns dies ohne allen Eindruck lassen? Wissen wir nicht, dass sich die 
Christenheit, papistisch oder protestantisch, in diesem traurigen und 
beschämenden Zustand befindet, wo sie von der Wahrheit Gottes ab-
gewichen ist? Inmitten dieser Verwirrung ist Jesus, der kostbare Jesus, 
durch den Geist Gottes vor uns gestellt, und wenn wir der Heiligkeit 
nachzujagen begehren, so müssen wir Ihm folgen. „Lasst uns zu ihm 
hinausgehen, seine Schmach tragend.“

Fern ist mir der Gedanke, ein einziges Wort zu schreiben, das dazu 
dienen könnte, einen aufrichtigen und ernsten Wunsch nach Heiligkeit 
zu schwächen. Ich wünsche vielmehr, vom Grund meines Herzens auf 
ihrer Notwendigkeit zu bestehen; Gott ist mein Zeuge. Aber es ist nötig, 
dass der wahre Gegenstand vor uns sei, und dies ist Christus außerhalb 
des Lagers.

6.

Nachdem wir somit in der Kürze diesen Brief über die christliche 
Vollkommenheit durcheilt haben, und ich hoffe, dass diese Zeilen dem 
Leser eine einfache Anleitung möchte ich im zweiten Teil dieser kleinen 
Schrift die Aufmerksamkeit auf andere Stellen des Wortes Gottes len
ken, die dieses so überaus wichtige Thema behandeln. Ich werde dabei 
hauptsächlich zwei Dinge ins Auge fassen: unsere Stellung vor Gott in 
Christus und Christus in uns, unseren praktischen Zustand. Diese zwei 



36

6.

Dinge gehen in der Schrift stets zusammen; sind wir in Christus, so ist 
Christus in uns. Jedoch sind sie nie vermengt, sondern sorgfältig von
einander unterschieden. Beschäftigen wir uns zuerst mit dem, was der 
Brief an die Römer über dieses Thema sagt.

In erster Linie heißt es in Bezug auf die Stellung: „Alle haben ge-
sündigt und erreichen nicht die Herrlichkeit Gottes“ (Kap. 3,23). Dies 
bezieht sich sowohl auf die Nationen ohne Gesetz als auch auf die Juden 
unter dem Gesetz. Somit kann also, weil alle gesündigt haben, niemand 
auf dem Boden des Gesetzes vor Gott bestehen. Der Mensch ist schul-
dig, und infolgedessen können ihn Gesetzeswerke nicht rechtfertigen.

„Jetzt aber ist, ohne Gesetz, Gottes Gerechtigkeit offenbart worden.“ 
Die Gerechtigkeit Gottes kann nur vollkommen sein wie alles, was von 
Ihm ist. Wie ist nun diese Gerechtigkeit in Bezug auf den Menschen 
offenbart worden, da er doch schuldig und unter Gericht ist? Die Ant
wort ist sehr einfach. In der Versöhnung durch das Blut Jesu, der das 
Gesetz und die Propheten Zeugnis geben. Dieser kostbare Erlöser ist 
somit wiederum vor uns gestellt. Betrachten wir das Kreuz unseres an-
betungswürdigen Herrn. Was sehen wir da? Eine unendliche Person, 
ein Opfer von unendlichem Wert. Dies ist es, was die vollkommene 
Gerechtigkeit Gottes erweist, wenn Er die Sünden der alttestamentli-
chen Heiligen unter seiner Nachsicht hingehen ließ, und was auch jetzt 
seine vollkommene Gerechtigkeit zeigt, wenn Er den rechtfertigt, der 
des Glaubens an Jesus ist (s. Röm 3,25.26). Ja, auf dieser Grundlage ist 
Gott gerecht gewesen, als Er David und Abraham Gerechtigkeit zurech
nete. Sie glaubten Gott, und es wurde Ihnen zur Gerechtigkeit gerechnet 
(s. Kap. 4,4-6). „Es ist aber nicht allein seinetwegen geschrieben, dass 
es ihm zugerechnet worden ist, sondern auch unsertwegen, denen es 
zugerechnet werden soll, die wir an den glauben, der Jesus, unseren 
Herrn, aus den Toten auferweckt hat, der unserer Übertretungen wegen 
hingegeben und unserer Rechtfertigung wegen auferweckt worden ist“ 
(V. 23-25). 



37

﻿

Hier haben wir die beiden Tatsachen, von deren Wert unsere Stellung 
vor Gott hinsichtlich unserer Sünden abhängt. „Er ist unserer Über-
tretungen wegen hingegeben.“ War dies ein vollkommenes oder ein 
unvollkommenes Opfer? Lasst es uns gut beachten, es ist nicht ein 
durch uns, sondern für uns vollbrachtes Werk, ein vollkommenes Werk, 
vollkommen durch den, der vollkommen ist, durch den Sohn Gottes, 
ein Werk, das so vollkommen sein muss, wie Gott selbst ist. Gott hat es 
als solches anerkannt und erklärt; denn Er hat Christus aus den Toten 
auferweckt. Er ist „unserer Rechtfertigung wegen auferweckt worden“. 
Ist dies nicht etwas Vollkommenes? Wir sind für immer von unseren 
Sünden freigesprochen, die Ihm zugerechnet und auf Ihn gelegt wurden. 
Jetzt sehen wir diesen verherrlichten Menschen zur Rechten Gottes sit
zen. Könnte Er in einer vollkommeneren Stellung sein? Gewiss nicht! 
Nun ist Er aber unserer Rechtfertigung wegen auferweckt worden, für 
uns, die wir an den Gott glauben, der Ihn aus den Toten auferweckt hat. 
Gott sagt es, und ich glaube es. Wir werden hier als das betrachtet, was 
Jesus droben ist.

„Da wir nun gerechtfertigt worden sind aus Glauben, so haben wir 
Frieden mit Gott durch unseren Herm Jesus Christus“ (Kap. 5,1). Ist 
dieser Friede vollkommen oder nicht? Alles ist von Gott und kann nicht 
unvollkommen sein. Er hat seinen Sohn unserer Übertretungen wegen 
hingegeben, Er hat Ihn unserer Rechtfertigung wegen auferweckt; somit 
ist der Friede, der Ihm angehört, Ihm, der einmal unsere Sünden als 
unser heiliger Stellvertreter getragen hat, ja, dieser Friede ist und muss 
unser Friede sein. Kann sein Friede vollkommener sein? Nein; ebenso 
wenig kann unser Friede vollkommener sein.

Ich kann von Gott nicht begehren, gerechtfertigt zu werden, ich bin 
es. Ebensowenig kann ich um Frieden mit Gott bitten, ich habe ihn. 
Ich kann darum bitten, dass der Friede Gottes mein Herz bewahrt; aber 
wenn ich um den Frieden mit Gott bitte oder wenn ich flehe, dass dieser 
Friede vollkommen sein möchte, so ziehe ich dadurch das Zeugnis Got
tes, das erklärt, dass der Friede gemacht ist, in Zweifel. Der Wert des 



38

6.

göttlichen Blutes Jesu ist so groß, dass zwischen den Gläubigen und 
Gott keine Schuld mehr vorhanden ist. Ohne dieses Werk Christi könn-
ten wir in der Gegenwart Gottes nicht bestehen; eine ewige Verdammnis 
würde unser Los sein. Jetzt aber haben wir einen vollkommenen Frieden 
mit Gott, selbst bei der vollständigsten Offenbarung dessen, was Er ist.

Der Apostel besteht in dem vorliegenden Brief auf diesem Punkt und 
stellt ihn auf die entschiedenste Weise fest, bevor er mit einem einzigen 
Wort von der praktischen Heiligkeit spricht. Welch einen vollkom-
menen Zugang finden wir auch, nicht durch menschliche Vermittler 
noch durch Gefühle, sondern durch den Glauben, zu dieser Gunst oder 
Gnade, in der wir stehen, und rühmen uns in Hoffnung der Herrlichkeit 
Gottes (s. V. 2).

Wenn wir diese kostbare Wahrheit kennen, wenn wir sie aus Gnaden 
empfangen haben, rühmen wir uns selbst der Trübsal und sind versiegelt 
mit dem Heiligen Geist. „Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere 
Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist“ (s. V. 3-5). Stehst 
du, lieber Leser, gleich einem Juden von damals, noch fern und bittest 
Gott um den Besitz dieser Dinge? Oder bist du nahegebracht und kannst 
für diese Segnungen, die alle von Gott sind, danken?

Die Vollkommenheit in Christus ist hier in einer solchen Fülle ge-
zeigt, dass die Worte fehlen, sie auszudrücken. Vom neunten Vers bis 
zum Ende des Kapitels wiederholt der Apostel verschiedene Male das 
Wörtchen „viel mehr“. Lesen wir die Verse 9 und 10. Welch eine voll-
kommene Liebe vonseiten Gottes tritt uns darin entgegen! „Viel mehr 
nun, da wir jetzt durch sein Blut gerechtfertigt sind, werden wir durch 
ihn gerettet werden vom Zorn. Denn wenn wir, da wir Feinde waren, 
mit Gott versöhnt wurden durch den Tod seines Sohnes, so werden wir 
viel mehr, da wir versöhnt sind, durch sein Leben gerettet werden.“

Ist das nicht eine vollkommene Liebe? Wäre sie nicht vollkommen 
gewesen und hätte das Opfer Christi uns nicht von allen unseren Sün-
den erlöst, wäre noch die Möglichkeit vorhanden, dass wir verloren 



39

﻿

gehen könnten, wie traurig würde unser Los sein! Aber hier gibt es 
keine solche Unvollkommenheit. Glaubst du an diese vollkommene 
Liebe Gottes? Wenn du es tust, wirst du zu einer völligen Freude in 
Gott geführt werden. „Nicht allein aber das, sondern wir rühmen uns 
auch Gottes durch unseren Herrn Jesus Christus, durch den wir jetzt 
die Versöhnung empfangen haben.“ So schließt der erste Teil unseres 
Briefes. Wir sind vollkommen gerechtfertigt von unseren Sünden; wir 
haben vollkommenen Frieden mit Gott und freien Zugang zur Gnade; 
wir sind versiegelt mit dem Heiligen Geist; die vollkommene Liebe 
Gottes ist uns nicht nur offenbart, sondern sie ist ausgegossen in unsere 
Herzen; wir sind völlig sicher, dass der, der uns errettet hat, uns bis ans 
Ende erretten wird, und somit freuen wir uns in Gott.

Lasst uns beachten, dass in all diesem nicht von einem Fortschreiten 
gesprochen wird; es ist die gesegnete Stellung, die das Teil von jedem 
Christen ist. In Bezug auf die Sünden ist alles vollkommen geordnet. 
Doch lasst uns jetzt ein Wort über die Sünde reden. Vielleicht wird 
der eine oder andere meiner Leser fragen: „Gibt es denn überhaupt 
einen Unterschied zwischen der Sünde und den Sünden?“ Gewiss; 
es ist ein großer Unterschied zwischen den Sünden, die wir begehen, 
und der sündhaften, gefallenen Natur, dem fleischlichen Sinn, der die 
Quelle und der Anlass zu den Sünden ist. Es ist die Sünde, nicht die 
Sünden, die durch einen Menschen, Adam, in die Welt gekommen ist, 
und „ist so der Tod zu allen Menschen durchgedrungen, weil sie alle 
gesündigt haben“. Lesen wir das 5. Kapitel des Briefes an die Römer 
von Vers 12-21 und wir werden finden, dass, so viel Schlechtes auch 
durch den ersten Adam in die Welt gekommen ist, doch noch viel mehr 
Gutes durch Christus, den zweiten Menschen, für alle, die in Ihm sind, 
hervorgebracht worden ist. Durch Adam sind die Sünde und der Tod 
gekommen, durch Christus das ewige Leben und eine auf immerdar 
bestehende Gerechtigkeit geworden. 

Möchten unsere Augen stets auf Christus ruhen, aber auf Ihm als 
auferweckt aus den Toten! Er, der Ewige, ist für uns durch den Tod ge-



40

6.

gangen, um der Anfang einer neuen Schöpfung Gottes zu sein. Somit 
sind wir gerechtfertigt und haben das ewige Leben, und dieses uns 
mitgeteilte Leben ist jenseits und außerhalb des Bereiches des Todes 
in einer Gerechtigkeit, die für immer besteht, einer vollkommenen 
Gerechtigkeit. Wir begegnen hier also aufs Neue einer göttlichen Voll-
kommenheit. Kann es ein vollkommeneres oder höheres christliches 
Leben geben als dieses Auferstehungsleben? Das ewige Leben in der 
Auferstehung ist das Teil eines jeden wahren Christen, eines jeden, 
der „aus dem Tod in das Leben übergegangen“ ist. Richten wir unsere 
Augen auf den Heiligen und Hocherhobenen, auf Christus, der aufer-
standen ist und zur Rechten Gottes sitzt. Das Leben, das Er besitzt, ist 
das unsrige. Könnte ein höheres Leben gefunden werden? Er ist aus den 
Toten auferweckt worden, um unsere Gerechtigkeit zu sein; Er ist es 
für alle, die glauben; Er ist es für immer, und diese Gerechtigkeit bleibt 
unveränderlich dieselbe. Kann es eine vollkommenere Gerechtigkeit 
geben? Könnte ein herrlicheres Kleid zu unserer Bedeckung gefunden 
werden? Gibt es etwas, was das Vortrefflichste noch übertreffen könnte?

Vielleicht möchte mancher meiner Leser durch die Behauptung, dass 
ein einziges Opfer, weil es vollkommen ist, unsere Sünden völlig getilgt 
hat und dass wir für immer gerecht in Christus sind, zu der besorgten 
Frage veranlasst werden: „Ist bei einem solchen Gedanken keine Gefahr 
da, dass wir in Sorglosigkeit hinsichtlich der Sünde fallen? Könnten 
wir nicht dahin gebracht werden, zu sagen: ‚Lasst uns in der Sünde 
verharren?‘“

Man lese mit Aufmerksamkeit Kapitel 6, und die Schwierigkeit wird 
verschwinden. Dieses Kapitel zeigt uns, wie töricht es wäre, zu denken, 
dass die Gnade uns erlaube, in der Sünde zu verharren. Gott bewahre 
uns vor einem solchen Gedanken! „Oder wisst ihr nicht, dass wir, so 
viele auf Christus Jesus getauft worden sind, auf seinen Tod getauft 
worden sind?“ (V. 3)? Mit Christus der Sünde gestorben zu sein, ist 
die wahre Stellung aller Christen, und dies wird durch das Begraben in 
der Taufe versinnbildlicht. Werden verstorbene Personen in der Sünde 



41

﻿

verharren? Das aber ist der Platz, der uns zuteilgeworden ist: gestorben 
mit Christus, auferweckt mit Christus.2 Im Tod hat das Alte sein Ende 
gefunden; in dem auferstandenen Christus ist alles neu geworden. Alle 
Christen sollten wissen, „dass unser alter Mensch mitgekreuzigt ist, 
damit der Leib der Sünde abgetan sei, dass wir der Sünde nicht mehr 
dienen“ (V.  6). Oder sind es nicht alle Christen, die sagen können: 
„Unser alter Mensch ist mitgekreuzigt?“ Wer aber hat den alten Men-
schen gekreuzigt, und wie ist dies geschehen? Sicherlich geschieht es 
nicht durch einen Akt des Glaubens, sondern es ist Gott, der so meine 
Sünde, meinen alten, fleischlichen Menschen, in der Person des gött-
lichen Stellvertreters gerichtet hat. „Er wurde für uns zur Sünde ge
macht.“ Wenn wir aber an Ihn glauben, so macht uns dieser Glaube mit 
Ihm eins. Das Gericht Gottes ist nicht nur über unsere Sünden, sondern 
auch über uns selbst ergangen; und hiervon ist die Taufe das Sinnbild.

Hüten wir uns daher, das Kreuz beiseitezusetzen, indem wir aus allem 
einen persönlichen Akt machen. Auf dem Kreuz sehen wir das gerechte 
Gericht Gottes über unser stolzes und sündhaftes Ich. Dort bin ich mit 
Christus gekreuzigt, und dadurch, dass wir diese Kreuzigung als unser 
gerechtes Gericht anerkennen, rechtfertigen wir Gott. Und wenn wir 
diese Stellung: „der Sünde gestorben“, in die alle Christen versetzt 
sind, eingenommen haben, so haben wir in diesem Sinn „das Fleisch 
gekreuzigt samt den Leidenschaften und den Begierden“ (Gal 5,24). 
Wie könnten wir noch darin wandeln? Fern sei uns ein solcher Gedanke!

Ich bitte jeden Leser dringend, das vorliegende, kostbare Kapitel mit 
aller Aufmerksamkeit zu lesen. Das Verständnis seines Inhalts ist für 
einen heiligen Wandel von höchster Bedeutung. Jeder Vers, ja, jeder 
Ausdruck ist gut zu beherzigen. Ist darin von unserem wirklichen 
Zustand die Rede? Augenscheinlich nicht, denn dann würde es nicht 
notwendig sein, uns zu ermahnen: „So auch ihr, haltet dafür, dass ihr 

2 Unsere Auferweckung mit Christus ist jedoch nicht Gegenstand der Belehrung des Römerbriefes; sie 
wird in den. Briefen an die Epheser und Kolosser behandelt.



42

6.

der Sünde tot seid, Gott aber lebend in Christus Jesus“ (V. 11). Wenn 
wir den Herrn sehen und Ihm in der Herrlichkeit gleich sein werden, in 
einer menschlichen Natur ohne Sünde, dann werden wir uns nicht der 
Sünde für tot zu halten haben, wir werden es wirklich sein.

Die Annahme, dass der Gläubige in sich selbst rein und in einem sünd-
losen Zustand sei, ist falsch. Denn gleich nach den oben angeführten 
Worten lesen wir: „Also herrsche nicht die Sünde in eurem sterblichen 
Leib …“ (s. V. 12-14). Wenn der Gläubige in sich selbst rein und ohne 
Sünde wäre, so hätten diese Ermahnungen überhaupt keinen Sinn. Es 
ist ein verhängnisvoller Irrtum, wenn in unseren Tagen gelehrt wird, 
dass unsere alte fleischliche Natur durch irgendein Mittel von der Sünde 
gereinigt werden könnte: „Was aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch, 
und was aus dem Geist geboren ist, ist Geist“ (Joh 3,6). Die Lehre von 
den beiden Naturen ist sehr wichtig. Die alte Natur ist nie verändert oder 
verbessert worden; sie wurde vielmehr vor Gott auf dem Kreuz gerichtet 
und in dem Grab Christi begraben. Und somit ist unsere Stellung ganz 
und gar die eines Auferweckten in Christus.

Vielleicht möchte das soeben Gesagte bei manchem die Vermutung er-
wecken, dass ich den verzweiflungsvollen Kampf in der zweiten Hälfte 
von Römer 7 für die wahre christliche Erfahrung hielte. Ich bin weit da-
von entfernt, aber ebenso wenig glaube ich, dass es die Erfahrung einer 
nicht wiedergeborenen Seele ist; denn das würde heißen, dass ein nicht 
wiedergeborener Mensch Gefallen am Gesetz des Herrn haben könne.

Dieser Abschnitt beschreibt uns den hoffnungslosen Kampf einer 
lebendig gemachten Seele, die sich unter dem Gesetz befindet und in 
diesem Zustand die Verantwortlichkeit fühlt, das Gesetz zu halten; auch 
wünscht sie es mit ganzem Ernst, hat aber nicht die Kraft dazu. Die 
Tatsache, dass diese Frage in einem so vorgerückten Teil des Briefes 
behandelt ist, hat mich oft verwundert. Aber man sieht daraus, dass 
jemand die Vergebung und die Rechtfertigung kennen kann, bevor er 
diese feierlichen Unterweisungen gelernt hat.



43

﻿

Man könnte nun fragen: „Wenn dies nicht die christliche Erfahrung 
ist, woher kommt es denn, dass so viele Christen sich in diesem Zustand 
befinden?“ Die einfache Antwort ist: Sie sind unter Gesetz, als wenn sie 
noch im Fleisch wären, und hoffen vergeblich, fähig zu sein, das Gesetz 
zu halten. Ist diese Erfahrung eine wirkliche und tiefe Erfahrung, so ist 
sie für die Seele sehr heilsam, wenn die Befreiung eintritt. Wir müssen 
unser gänzliches Unvermögen kennenlernen.

Das 7. Kapitel enthält die Rechte und Forderungen des Gesetzes an 
jemanden, der gänzlich unfähig ist, dem Gesetz Genüge zu leisten. 
Was ich hasse, übe ich aus; es gibt in mir elendem Menschen weder 
Kraft noch Hilfe. Wenn ich aber verstehe, dass ich durch den Leib des 
Christus dem Gesetz getötet und so von ihm befreit bin (s. V. 4), wenn 
ich erkenne, dass ich losgemacht bin von dem, in dem ich festgehalten 
wurde, dann finde ich die Befreiung und ich „danke Gott durch Jesus 
Christus, unseren Herrn“.

Wenn ich nun auf diesem Weg zur vollkommenen Befreiung in Chris-
tus gelangt bin, ist dann das Fleisch (ich meine das alte „Ich“, meine 
alte Natur) besser, als es vorher war? Nicht im Geringsten, denn gleich 
nach jenem Ausruf des Dankes, mit dem die Befreiung begrüßt wird, 
lesen wir: „Also nun diene ich selbst mit dem Sinn dem Gesetz Gottes, 
mit dem Fleisch aber dem Gesetz der Sünde.“

Warum wird das nach der Befreiung gesagt? Damit wir nicht dem 
Gedanken Raum geben, dass es irgendeine innere Reinigung der alten 
Natur geben kann. Ich habe sie als gestorben zu betrachten und stets in 
der Furcht des Herrn zu wandeln; denn wenn das Fleisch tätig ist, selbst 
in einem wirklich befreiten Gläubigen, so ist es Sünde, und wenn es 
nicht wirkt, so ist es doch vorhanden und ist immer das Fleisch. Doch 
leider straucheln wir alle, obwohl wir es nicht sollten, und wenn wir, 
die wir befreit sind, „sagen, dass wir keine Sünde haben, so betrügen 
wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns“ (1. Joh 1,8).



44

6.

Es würde jedoch verkehrt sein, hieraus den Schluss zu ziehen, dass es 
dann auch irgendwelche Verdammnis für uns geben müsse. Der erste 
Vers von Kapitel 8 belehrt uns, dass es „keine Verdammnis für die, die 
in Christus Jesus sind, gibt. Er zeigt die Stellung von jedem wahren 
Christen. Kann es eine vollkommenere Stellung geben?

„Wie kann dies sein“, fragst du vielleicht, „wenn die alte Natur, die 
immer in uns ist, Sünde ist?“ 

Sie ist und bleibt es, das ist wahr. Denn wenn es nicht so wäre, wie 
könnte sie es sich gelüsten lassen? Sie muss Sünde sein, weil von dem 
Augenblick an, wo sie zu wirken beginnt, Sünden da sind.

„Aber wie kann es dann trotzdem keine Verdammnis geben?“
Unter dem Gesetz wäre dies freilich unmöglich gewesen. „Denn das 

dem Gesetz Unmögliche, weil es durch das Fleisch kraftlos war, tat Gott, 
indem er, seinen eigenen Sohn in Gleichgestalt des Fleisches der Sünde 
und für die Sünde sendend, die Sünde in dem Fleisch verurteilte“ (V. 3). 
Hieraus ersehe ich deutlich, dass es für die, die in Christus Jesus sind, 
keine Verdammnis gibt, denn über alles wurde das Gericht auf dem 
Kreuz vollzogen; sowohl über die Sünde als auch über die Sünden. 
Wenn aber alles in Ihm gerichtet worden ist, so gibt es jetzt nichts mehr 
zu richten, das nicht schon gerichtet wäre. Welch eine Befreiung für die 
Seele! Die Stellung des Menschen in Christus ist absolut vollkommen: 
Es gibt nichts zu richten.

„Wie? Selbst nicht meine Sünden?“
Nein; sie sind völlig gerichtet in der Person meines heiligen Stellver-

treters, des Sohnes Gottes.
„Und bringt auch die Sünde im Fleisch nicht die Verdammnis auf 

mich?“
Nein, auch sie ist gerichtet. Gestorben mit Christus, auferweckt mit 

Christus, keine Verdammnis in Christus, das ist die christliche Voll-
kommenheit.



45

﻿

Betrachten wir jetzt den Zustand des Gläubigen.
Was hat ihn zu einem heiligen Leben oder Wandel befähigt? Welche 

Kraft wurde ihm dazu verliehen? Die Antwort ist: „Denn das Gesetz 
des Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich frei gemacht von 
dem Gesetz der Sünde und des Todes.“

Es ist eine unbestreitbare Tatsache, dass wir nicht in Christus sein 
können, ohne dass Christus in uns ist. Im Fleisch haben wir keine Kraft, 
wohl aber in Christus; es ist Christus in uns, der alle Kraft darreicht. 
Doch beachten wir gut: Es ist nicht gesagt, dass ich von der Sünde be-
freit bin, sondern von dem Gesetz der Sünde und des Todes. Das Gesetz 
der Sünde hielt mich gefangen, ich war ohne Kraft; aber das Gesetz 
des Geistes des Lebens teilt mir eine unendliche Kraft mit. Es ist das 
Gesetz dieses Geistes selbst, das den Sieg gibt.

Lesen wir die Verse 8-14; ist ihr Inhalt nicht von größter Wichtigkeit? 
Die Tatsache, dass der Heilige Geist in uns wohnt, gibt uns nicht nur 
eine gegenwärtige Kraft, um in der Heiligkeit zu wandeln, sondern sie 
sichert uns auch, obwohl der Leib der Sünde wegen noch unter dem 
Urteil des Todes ist, die Auferstehung unseres Leibes. Dies ist aber 
nicht nur wahr für einige Kinder Gottes, sondern für alle. „Wenn aber 
jemand Christi Geist nicht hat, der ist nicht sein.“

„Wenn ich aber meine alte, sündige Natur noch habe, kann dann der 
Geist Christi in mir wohnen? Ich dachte, der Heilige Geist könnte erst 
dann Wohnung in mir machen, wenn ich unbedingt rein von Sünde bin.“

Wenn dem so wäre, könnte dann der Heilige Geist in irgendjemandem 
auf der Erde wohnen außer in dem heiligen Sohn Gottes, der allein ohne 
Sünde war? Aber es steht geschrieben: „Denn das Fleisch begehrt gegen 
den Geist, der Geist aber gegen das Fleisch; denn diese sind einander 
entgegengesetzt, damit ihr nicht das tut, was ihr wollt“ (Gal 5,17). 
Man kann diese Worte nicht auf Christus anwenden, wohl aber auf die 
Gläubigen. Diese einander entgegengesetzten Dinge finden sich in ein 
und derselben Person, in jedem Kind Gottes auf der Erde, so dass wir 



46

6.

hinsichtlich unseres Zustandes Christus in seiner fleckenlosen Reinheit 
nicht gleichen. Wir werden Ihm gleich sein, wenn wir Ihn sehen werden; 
glückselige Hoffnung! „Jeder, der diese Hoffnung zu ihm hat, reinigt 
sich selbst, wie er rein ist“ (1. Joh 3,3). Es wird nicht gesagt: „ist rein, 
wie er rein ist“, sondern: „reinigt sich“. Die ganze Heilige Schrift ist 
überall mit sich selbst in Übereinstimmung; Irrtum ist völlig bei ihr 
ausgeschlossen. An keiner Stelle gibt sie Anlass zu dem Gedanken, 
dass einige Gläubige einen Zustand erreichen können, in dem sie so 
rein sind wie Christus selbst.

„Es wird mir schwer, zu verstehen, wie der Heilige Geist bei einer 
sündigen Natur wohnen kann. Ich dachte, dass diese Natur plötzlich 
oder stufenweise in eine heilige Natur umgewandelt werden müsse, 
bevor der Heilige Geist darin Wohnung machen könne.“

So denken viele. Auch hört man es wohl in dieser Weise ausdrücken: 
Wir müssen von uns selbst leer sein und dann wird der Heilige Geist 
diese Leere ausfüllen. Aber wo findet man etwas Derartiges in der 
Schrift?

Wenden wir uns noch einmal zu Hebräer 10,14.15 zurück. An jener 
Stelle bezeugt der Heilige Geist nicht, dass unsere alte Natur gereinigt 
ist, wohl aber bezeugt Er den unendlichen Wert des Blutes Christi.

Wir finden in Bezug auf die vorliegende Frage ein sehr treffendes 
Vorbild in der Reinigung des Aussätzigen in 3. Mose 14,12-17. Das 
Blut wurde auf ihn gesprengt und das Öl auf das Blut. Ebenso sind wir 
durch den Glauben an Christus mit seinem Blut besprengt, die Sünde 
und die Sünden sind in Ihm gerichtet, und aus diesem Grund sieht Gott 
sie nicht mehr. Er sieht das Blut, und der Geist Gottes, von dem das Öl 
im Alten Testament ein Vorbild ist, kann dann in uns bleiben bis ans 
Ende. Dies ist eine wichtige und kostbare Wahrheit. Wenn es möglich 
wäre, dass wir zu gewissen Zeiten den Geist Christi nicht hätten, so 
wären wir nicht sein.



47

﻿

Viele mögen fürchten, dass diese Lehre zu einer großen Nachlässig-
keit und zu einem Mangel an Heiligkeit führt; und doch ist gerade das 
Gegenteil der Fall. Das ununterbrochene Innewohnen des Heiligen 
Geistes ist das einzige Mittel und die wahre Kraft zu einem heiligen 
Wandel. Der Apostel bedient sich gerade dieser Wahrheit, um die 
Gläubigen in Korinth, die in Gefahr waren, in eine schreckliche Sünde 
zu fallen, zu warnen. „Wisst ihr nicht“, sagt er ihnen, „dass euer Leib 
der Tempel des Heiligen Geistes ist, der in euch wohnt, den ihr von 
Gott habt?“ (1. Kor 6,19). Dies lässt uns ohne Entschuldigung. Niemals 
sind wir gezwungen, uns von der Sünde überwinden zu lassen; denn 
wir verfügen über eine unendliche Kraft, über den Heiligen Geist, der 
ewig in uns wohnt: „Wandelt im Geist, und ihr werdet die Lust des 
Fleisches nicht vollbringen“ (Gal 5,16). Alle unsere Wünsche, Vorsätze 
und Anstrengungen sind nutzlos; wenn wir uns auf diesen Boden stel-
len und auf Fleisch vertrauen, so wird früher oder später die Sünde die 
Oberhand gewinnen. Christus allein gebührt der ganze Ruhm unserer 
Befreiung. Niemals werden wir siegen, bevor wir anerkannt haben, dass 
in uns keine Kraft zum Kampf ist. Verlieren wir diese beiden Tatsachen 
nicht aus dem Auge: Alle unsere Sünden und die Sünde wurde auf dem 
Kreuz gerichtet; Gott kennt den Wert des Blutes, das dort vergossen 
wurde. Und um dieses Blutes willen wohnt der Heilige Geist jetzt und 
zu aller Zeit in uns.

Mögen wir stets im Bewusstsein dieser kostbaren Tatsache wandeln, 
indem wir sie durch den Glauben ergreifen; denn es sind Wirklichkeiten, 
die uns gehören, wenn wir des Herrn sind. Doch hüten wir uns, durch 
unseren Wandel den Heiligen Geist zu betrüben, „durch den ihr versie-
gelt worden seid auf den Tag der Erlösung“. Ach, wie oft ist dies der Fall 
in den Tagen der Weltlichkeit, in denen wir leben. Wir verwirklichen die 
praktische Heiligkeit in dem Maß, wie wir im Geist wandeln. „Denn so 
viele durch den Geist Gottes geleitet werden, diese sind Söhne Gottes“ 
(Röm 8,14). Der Heilige Geist wird uns gewiss nicht in die Kreise der 
Welt einführen, die den Sohn Gottes verworfen und gehasst hat. Alles, 



48

6.

ja, alles, was von dieser Welt ist, muss verlassen werden. O, möchte dies 
nicht nur in Worten geschehen, sondern möchten wir in einfältiger Ab-
hängigkeit von dem Heiligen Geist ruhen, einzig und allein den Willen 
Gottes zu tun! Und wenn wir bereit sind, so im Geist zu wandeln, wird 
es ohne Zweifel vieles zu verlassen geben, was in dem fleischlichen 
Willen des Menschen seine Quelle hat. Es ist der Geist Gottes, der in 
unserem Herzen den Wunsch nach einer ganzen Widmung für Gott 
wachruft, den Wunsch, „ein Mensch Gottes“ zu sein, der in der Kraft 
des Heiligen Geistes wandelt. Um uns her erblicken wir kaum etwas 
anderes als ein eitles Bekenntnis. Das Haus Gottes ist von denen, die 
da kaufen und verkaufen, besetzt; es ist eine Form der Gottseligkeit, 
deren Kraft verleugnet wird. Möchten doch alle Gläubigen erwachen 
und aus diesem Zustand hinausgehen.

Bevor ich diese Betrachtungen schließe, möchte ich noch auf den 
großen Unterschied zwischen der Stellung und dem Zustand des Chris-
ten, wie er uns im Brief an die Epheser dargestellt wird, aufmerksam 
machen. Das erste und zweite Kapitel beschreiben die absolute Voll-
kommenheit der Stellung, die der Gläubige in Christus hat. Im dritten 
Kapitel finden wir ein Gebot, dessen Gegenstand der Zustand der 
Gläubigen ist (s. V. 14-21). Wir können nicht um ewas bitten, das wir 
schon besitzen. Das erste Kapitel zeigt uns zunächst, wie sehr wir ge-
segnet sind „mit jeder geistlichen Segnung in den himmlischen Örtern 
in Christus“. Auserwählt in Ihm, um heilig und untadelig vor Ihm in 
Liebe zu sein, zuvorbestimmt zur Sohnschaft durch Jesus Christus, hat 
uns Gott begnadigt in dem Geliebten, „in dem wir die Erlösung durch 
sein Blut haben, die Vergebung der Vergehungen“. Welch ein Stoff 
zu heiligen Betrachtungen! Lasst uns vorwärts schreiten zu dem Maß 
des vollen Wuchses der Fülle des Christus (s. Kap. 4,13), der, aus den 
Toten auferweckt, zur Rechten Gottes, des Vaters der Herrlichkeit, in 
den himmlischen Örtern sitzt. Alle die Reichtümer der Herrlichkeit 
seines Erbes in den Heiligen sind unser Teil. Denn Gott hat uns mit-
auferweckt und mitsitzen lassen in den himmlischen Örtern in Christus 



49

﻿

Jesus (s. Kap. 2,6). Wir können bezüglich unserer christlichen Stellung 
nicht darüber hinausgehen; es ist die Stellung Christi, unseres Hauptes 
– die christliche Vollkommenheit. Kann es noch Gegenstand unseres 
Gebetes sein, sie zu erreichen? Nein, sie ist unser; aber wir können 
wohl füreinander beten, dass wir diese Vollkommenheit in Christus 
im Himmel kennenlernen und genießen. Alles ist unser; der Herr sei 
dafür gepriesen!

Wir finden hier ferner, was der Apostel in Bezug auf den Zustand 
dieser Gläubigen erfleht: „damit er euch gebe, nach dem Reichtum 
seiner Herrlichkeit mit Kraft gestärkt zu werden durch seinen Geist an 
dem inneren Menschen; dass der Christus durch den Glauben in euren 
Herzen wohne“ (Kap. 3,16.17). Ist dies nicht ein glücklicher Zustand, 
Christus, wohnend in unseren Herzen durch den Glauben?

Beachten wir dann die große Verschiedenheit der Ermahnungen, die 
wir in der letzten Hälfte des Briefes finden, die alle auf unseren Zustand 
Bezug haben und beachtenswert sind.

Der Brief an die Epheser stellt also zuerst unsere Stellung in Christus 
dar und danach Christus in uns. „Dem aber, der über alles hinaus zu 
tun vermag, über die Maßen mehr, als was wir erbitten oder erdenken, 
nach der Kraft, die in uns wirkt.“ Beweist dies etwa, dass die Voll-
kommenheit in uns selbst ist, oder dass es irgendeine Veränderung oder 
Verbesserung der alten Natur gibt? Gewiss nicht. Alle die Ermahnungen 
der folgenden Kapitel zeigen, wie sehr man Wachsamkeit gegenüber 
der alten, fleischlichen Natur nötig hat. In dem vorliegenden Brief ist 
wohl von einer vollkommenen Stellung in Christus, aber niemals von 
einem Zustand der Vollkommenheit oder Reinheit die Rede.

„Aber“, wird man vielleicht fragen, „wenn die alte, schlechte Natur 
in uns bleibt, werden wir dann nicht immer die Sklaven ihrer Leiden-
schaften sein?“

Keineswegs; denn die Macht, die in uns wirkt, ist unendlich; es ist die 
Macht Gottes, und somit können wir der Befreiung gewiss sein. Wenn 



50

6.

wir in einem solchen Zustand der Reinheit wären, würden wir diese Vor-
schriften und Ermahnungen nicht nötig haben. Gott aber weiß, dass sie 
für jeden von uns nötig sind. Wenn wir für immer in demselben Zustand 
der Reinheit wie unser vielgeliebter Herr sein werden, dann wird sicher 
keine Veranlassung mehr sein, Ermahnungen an uns zu richten wie die 
folgenden: „Kein faules Wort gehe aus eurem Mund“; „berauscht euch 
nicht mit Wein“ u. a.; es wird gewiss nicht nötig sein, uns zu ermahnen, 
den Heiligen Geist nicht zu betrüben. Können solche Worte an Christus 
gerichtet werden? Er ist die Reinheit selbst; wenn wir daher auf der 
Erde rein wären, wie Er es ist, so könnten diese Ermahnungen nicht für 
uns sein. Wir erwarten jedoch eine glückselige Veränderung; wenn wir 
Ihn sehen werden, werden wir Ihm gleich sein, und „jeder, der diese 
Hoffnung zu ihm hat, reinigt sich selbst, wie er rein ist“ (1. Joh 3,3). 
Er ist ohne Zweifel das Maß unserer Heiligkeit, und wir dürfen kein 
Geringeres vor uns stellen. Aber würden wir in unserem gegenwärtigen 
Zustand zu behaupten wagen, dass nichts Unreines von uns ausgehen 
könnte? Würden wir es wagen, so müssten unsere eigenen Lippen 
uns verurteilen. Lasst uns wachsam sein, bemüht, in einer demütigen 
Abhängigkeit von Gott zu verharren!

Untersuchen wir noch in der Kürze, was der Brief an die Philipper 
über dieses Thema sagt. Dort setzt der Apostel um Christi willen alles 
beiseite. Alles, was er als frommer, eifriger Jude war, achtet er als Ver-
lust und Dreck, um in Christus befunden zu werden und nicht seine 
eigene Gerechtigkeit zu haben. Er zeigt uns die wahre, christliche 
Erfahrung in den Worten: „um ihn zu erkennen und die Kraft seiner 
Auferstehung und die Gemeinschaft seiner Leiden, indem ich seinem 
Tod gleichgestaltet werde“ (Kap. 3,10). Ist dies nun eine Erfahrung, 
die sich mit dem „Ich“ beschäftigt? Von uns zu sprechen, über uns zu 
schreiben heißt nicht, Ihn zu erkennen. Wenn wir den Wunsch haben, in 
praktischer Heiligkeit zu wachsen, so werden wir nie durch Beschäfti-
gung mit uns selbst dahin gelangen, sondern dadurch, dass wir im Wort 
forschen, dass wir uns vergessen und uns mit Christus beschäftigen.



51

﻿

Bemühen wir uns, mehr und mehr als gestorbene, aber als mit Chris-
tus auferweckte Personen zu wandeln? Kennen wir etwas von der 
Kraft seiner Auferstehung? Nichts von dieser Welt, weder Stellung 
noch menschliche Auszeichnung, kann mit dieser wahren, christlichen 
Erfahrung verglichen werden. Gewiss, wenn unser Wandel der hier 
beschriebenen Erfahrung gemäß wäre, so würden wir hinsichtlich 
unseres Zustandes keinen Anspruch auf Vollkommenheit erheben. Der 
Apostel, vorwärts blickend auf jenen glückseligen Augenblick, wo er 
wirklich auferweckt, d. h., in der vollkommenen Reinheit des Zustandes 
der Auferstehung sein würde, sagt: „ob ich auf irgendeine Weise hin-
gelangen möge zur Auferstehung aus den Toten“ (V. 11). Auf welche 
Weise es auch geschehen mochte, er suchte nur dieses. Welche Verluste 
oder Leiden der Weg dahin auch bringen mochte, es war sein einziger 
Wunsch, sein einziger Gegenstand. Paulus hatte diesen Zustand weder 
erreicht, noch war er hinsichtlich dieses Zustandes der Reinheit schon 
vollkommen. Er sagte: „Nicht, dass ich es schon ergriffen habe oder 
schon vollendet sei.“ Die ganze Kraft dieser Stelle wäre durch den Ge-
danken einer gegenwärtigen Reinheit und Vollkommenheit zerstört. 
Beachten wir jedoch, dass der Apostel nicht im Geringsten seine Voll-
kommenheit in Christus bezüglich seiner Stellung infrage zieht: „So 
viele nun vollkommen sind“, sagt er, „lasst uns so gesinnt sein“ (V. 15).

Was mich in den meisten Schriften über die Heiligkeit so schmerzlich 
berührt, ist, dass man beinahe gänzlich versäumt hat, auf einer absolut 
vollkommenen Stellung aller Gläubigen in Christus zu bestehen. Man 
versucht, diese Stellung durch eine Art vermeintlicher Reinheit oder 
durch einen gewissen irdischen Zustand der Vollkommenheit, den 
man zu erreichen hofft, zu ersetzen, und somit lässt man die glückse-
lige Hoffnung der Ankunft des Herrn beiseite und schwächt zugleich 
den vollen Wert des ein für alle Mal geschehenen Opfers Christi. Man 
nehme ein beliebiges Werk über dieses Thema zur Hand, und man wird 
finden, dass meine Behauptung bald mehr, bald weniger zutrifft. Dies 
ist eine betrübende Tatsache, die den Seelen nur Schaden bringen kann; 



52

6.

Denn wenn wir die Vollkommenheit unserer Stellung in Christus nicht 
kennen, wie können wir dann einen fortdauernden Frieden genießen? 
Und wenn wir den Herrn Jesus Christus nicht von dem Himmel als 
Heiland erwarten in der gesegneten Gewissheit, dass wir, wenn wir Ihn 
sehen, Ihm gleich sein werden, so verlieren wir die heiligende Kraft 
dieser glückseligen Hoffnung.

Es ist sehr erfreulich, das Verlangen nach einer völligen Heiligkeit und 
einer vollständigeren Ergebenheit im Leben und im Wandel erwachen 
zu sehen. Möchten alle meine Leser, die dem Herrn angehören, sich stets 
der Kraft erinnern, die wir in Christus haben, und der Tatsache, dass 
Christus in uns ist! Paulus sagte: „Alles vermag ich in dem, der mich 
kräftigt“ (Phil 4,13); seine Kraft war in Ihm, und es war sein sehnliches 
Verlangen, dass „Christus hoch erhoben wird an seinem Leib, sei es 
durch Leben oder durch Tod“ (s. Phil 1,20).

Auch im Brief an die Kolosser wird die vollkommene Stellung des 
Gläubigen in Christus dargestellt, und wir finden gleichfalls darin Er-
mahnungen zu einem heiligen Leben. Der Apostel meint alle Kinder 
Gottes, wenn er sagt: „Danksagend dem Vater, der uns fähig gemacht hat 
zu dem Anteil am Erbe der Heiligen in dem Licht, der uns errettet hat aus 
der Gewalt der Finsternis und versetzt hat in das Reich des Sohnes sei-
ner Liebe, in dem wir die Erlösung haben, die Vergebung der Sünden“ 
(Kol 1,12-14). Und weiter: „Ihr seid vollendet in ihm, der das Haupt 
jedes Fürstentums und jeder Gewalt ist“ (Kol 2,10). Das ist unsere ge-
segnete Stellung von dem Augenblick an, wo wir vom Tod zum Leben 
übergegangen sind (s. Joh 5,24). Jede Ermahnung zu einem heiligen 
Wandel, die sich in diesem Brief findet, ist mit dieser vollkommenen 
Stellung in Christus, die die unsrige ist, in Übereinstimmung. Dies ist 
in den Worten zusammengefasst: „Wenn ihr nun mit dem Christus auf-
erweckt worden seid, so sucht, was droben ist“ (Kol 3,1).

Nach diesen Worten lesen wir: „Wenn der Christus, unser Leben, 
offenbart werden wird, dann werdet auch ihr mit ihm offenbart werden 



53

﻿

in Herrlichkeit“ (Kol 3,4). Was soll aus dieser gesegneten Wahrheit 
hervorgehen? „Tötet nun eure Glieder, die auf der Erde sind“ (V. 5). 
Hätten wir nötig, dies zu tun, wenn das Böse nicht mehr in uns wäre? 
Gewiss nicht. Wenn wir den verführerischen Gedanken nähren, dass 
das Böse in uns weggetan sei, so wird die Folge davon sein, dass wir 
es vernachlässigen, unsere Glieder zu töten, und dass wir bald wieder 
in die Sünde fallen. Satan wird dann sicher einen großen Sieg über uns 
davontragen.

Sollte jemand, der diese Zeilen liest, in die Sünde eingewilligt haben 
und zu Fall gekommen sein, obwohl er von der Heiligkeit redet, so gehe 
er ohne Zögern zu seinem Vater und bekenne seine Sünde. Hüte er sich, 
in der Heuchelei einen Schritt weiter zu tun. „Wenn wir unsere Sünden 
bekennen, so ist er treu und gerecht, dass er uns die Sünden vergibt und 
reinigt uns von aller Ungerechtigkeit.“

Vielleicht fragt jemand: „Können wir denn nicht die Reinheit des 
Herzens und eine gänzliche Befreiung von einer sündhaften Natur be-
gehren?“ O ja, wir können nach dieser Befreiung, die bei der Ankunft 
unseres Herrn Jesus Christus stattfinden wird, sehnlichst seufzen. – 
Aber steht denn nicht geschrieben: „Der Gott des Friedens heilige euch 
völlig, Geist und Seele und Leib“?

Diese Worte mögen schon häufig in dieser Weise angeführt worden 
sein, aber die Schrift spricht nicht so. In 1. Thessalonicher 5,23 lesen 
wir: „Er selbst aber, der Gott des Friedens, heilige euch völlig; und euer 
ganzer Geist und Seele und Leib werde untadelig bewahrt bei der An-
kunft unseres Herrn Jesus Christus.“ Beachten wir, dass in dieser Stelle 
von einer völligen Heiligung oder Absonderung für Gott die Rede ist, 
und dass wir dennoch nötig haben, untadelig bewahrt zu werden. Wenn 
unsere Heiligung so viel hieße, wie rein gemacht zu sein, wie Christus 
rein ist, dann wäre es nicht nötig, nach Geist, Seele und Leib untadelig 
bewahrt zu werden. Hatte Christus nötig, auf der Erde in dieser Weise 
bewahrt zu werden? Jene Worte wollen vielmehr sagen: Der Gott des 



54

6.

Friedens soll so unsere Gedanken erfüllen und uns so beherrschen, 
dass wir selbst von jeder Form des Bösen ganz getrennt und für Gott 
vollkommen abgesondert sind. Die böse Natur, die Sünde im Fleisch, 
wurde gerichtet und nicht geheiligt, und Paulus bittet, dass der Geist, die 
Seele und der Leib untadelig bewahrt werden bis zur Ankunft unseres 
Herm Jesus Christus. Bis zu jenem gesegneten Augenblick haben wir 
es nötig, durch die mächtige Kraft Gottes bewahrt zu werden. Bald, 
ja, bald wird die Reinheit in ihrer ganzen Vollkommenheit unser Teil 
sein. Wenn wir jetzt nach ihr seufzen – wir werden sie droben besitzen.

Herrlicher Augenblick, wenn wir die gesegnete Stimme Jesu verneh-
men, sein liebevolles Angesicht sehen und die Herrlichkeit Gottes auf 
seinem Angesicht erstrahlen sehen werden, ohne uns im Geringsten zu 
fürchten; denn wir werden Ihm gleich sein. „Die Herrlichkeit, die du 
mir gegeben hast, habe ich ihnen gegeben“ (Joh 17,22).

Geht aus, Ihm entgegen! Wie Rebekka das götzendienerische Haus 
ihrer Mutter verließ, um Isaak entgegenzugehen, so möge auch jeder, 
der den Herm kennt, diese gottlose Welt verlassen, um Ihm zu begegnen, 
der uns so geliebt hat.


	Die Vollkommenheit
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	6.


