Die Vollkommenheit

,Botschafter des Heils in Christo“, 1878

Du aber bleibe in dem,
was du gelernt hast.

2. Timotheus 3,14







Die Vollkommenheit

,Botschafter des Heils“, 1878

Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt



Die Bibelstellen sind nach der ,,Elberfelder Ubersetzung®
(Edition CSV Hiickeswagen) angefiihrt.

© by: Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt
— Verbreitung christlicher Literatur —
www.ernst-paulus-verlag.de

Diese Datei ist fiir den personlichen Gebrauch bestimmt und darf nicht
ohne Genehmigung des Herausgebers an Dritte weitergegeben werden.

Best.-Nr.: 50267.26



Inhalt






Die Vollkommenheit

Wo findet sie sich und was ist sie?

,» Lasst uns fortfahren zum vollen Wuchs“ (Heb 6,1).

1.

In diesen letzten Tagen begegnet man bei vielen dem ernsten Wunsch
nach einer zunehmenden Heiligkeit; und gewiss, inmitten des Verfalls
um uns her und der allgemeinen vorherrschenden Kélte der Herzen miis-
sen dieser Wunsch und dieses Streben, in der Heiligkeit zu wachsen und
sich Gott zu widmen, auf jede mogliche, gottgemaRe Weise gefordert
werden. Dies ist die Absicht, die ich mir beim Niederschreiben einiger
Gedanken iiber dieses Thema vorgenommen habe. Mogen diese Zeilen
jeder gedngstigten Seele zu Hilfe kommen und fiir keine zu irgendeinem
Hindernis werden!

Wir wenden uns zundchst zu einer Frage, die manches Herz nieder-
driickt. Wie kommt es, dass eine groRe Zahl derer, die die Heiligkeit
des Herzens bekennen oder aufrichtig suchen, so schmerzlich entmutigt
und getduscht worden sind, und dass viele von ihnen, indem sie daran
verzweifeln, jemals dahin zu gelangen, beinahe ganz aufgehort haben,
ihr nachzustreben? Nicht wenige, die die Heiligkeit bekannt haben
oder noch bekennen, hoért man fragen: ,,Woher kommt es, dass sich so
wenig Fortschritte zeigen?“ Man besucht die Konferenzen und Ver-
sammlungen, man hort Predigten, die die Heiligkeit zum Gegenstand
haben, und dennoch muss man mit Schmerz erkennen, dass man nur
wenig oder gar nicht vorwérts kommt. Was ist die Ursache? Ich hoffe,



dass der Herr mich befdhigen wird, diese Fragen zu beantworten. Er
allein kann es tun. Es ist wichtig, dass wir alle Stellen der Schrift, die
von diesem Thema reden, gut verstehen. Der Herr Jesus hat gesagt:
,Der aber auf die gute Erde gesit ist, dieser ist es, der das Wort hort und
versteht, der wirklich Frucht trdgt; und der eine bringt hervor hundert-,
der andere sechzig-, der andere dreifligfach“ (Mt 13,23). Es gibt daher
keine Schwierigkeit hinsichtlich der Wahrheit, dass jeder Fortschritt
und jede wirkliche Frucht die Folge einer angemessenen Annahme
und einer richtigen Erkenntnis des Wortes Gottes sind. Wird dies aber
von uns geniigend beachtet? Nehmen wir z. B. die wenigen Worte:
,Lasst uns fortfahren zum vollen Wuchs!'“ (Heb 6,1). Wer sind die
Personen, an die sie gerichtet wurden? Woher kamen sie, und welches
ist die Vollkommenheit, nach der sie vorwartszuschreiten hatten? Man
hat vielleicht diesen Text angewendet und angefiihrt, als wenn er alle
Christen angehe und bedeute, dass wir vorwarts schreiten sollen, indem
wir das Fleisch kreuzigen oder toten, sei es nach und nach, oder sei es
auf einmal durch einen Akt des Glaubens, um die innere Reinheit zu
erlangen. Auf die eine oder andere Weise ist diese vollkommene, innere
Reinheit fiir manche die Vollkommenheit, von der hier die Rede ist. Ich
werde jedoch auf die Frage der Kreuzigung oder Toétung des Fleisches
fiir jetzt nicht weiter eingehen, sondern mich vielmehr mit der vorhin
erwdhnten Schriftstelle beschéftigen.

Nehmen wir den Brief an die Hebrder zur Hand, aus dem obige Worte
entnommen sind, und erforschen wir sorgféltig, was sie sagen wollen.
Es ist eine bekannte Tatsache, dass der ganze Brief an Hebrder oder
Juden, die das Christentum bekannten, gerichtet war. In Apostelge-
schichte 21,20 wird von den Juden in Jerusalem, die geglaubt hatten,
gesagt: ,,Alle sind Eiferer fiir das Gesetz“, und nach unserem Brief gab
es solche, die ,,im Horen trdge geworden®“ waren. ,,Denn®, fahrt der
Apostel fort, ,,obwohl ihr der Zeit nach Lehrer sein miisstet, habt ihr

1 Oder: zur Vollkommenbheit.



wieder notig, dass man euch lehre, welches die Elemente des Anfangs
der Ausspriiche Gottes sind; und ihr seid solche geworden, die Milch
notig haben und nicht feste Speise. Denn jeder, der noch Milch genieRt,
ist unerfahren im Wort der Gerechtigkeit, denn er ist ein Unmiindiger;
die feste Speise aber ist fiir Erwachsene® (wortl.: Vollkommene; Heb
5,11-14). Wir miissen diese Worte gut beachten und uns stets daran
erinnern, dass die Personen, an die sie besonders gerichtet wurden,
Juden waren, die Christen zu sein bekannten, die aber hinsichtlich der
vollkommenen Lehre Christi Unmiindige waren.

Die Parteiungen und Sekten verfolgen die gleiche traurige Richtung
(oder selbst eine noch schlimmere), ndmlich, uns fleischlich oder wie
Unmiindige bleiben zu lassen. So konnte Paulus zu den Korinthern
nicht als zu Vollkommenen, sondern ,,als zu Fleischlichen, als zu Un-
miindigen in Christus“ reden (s. 1. Kor 2,6; 3,1-3). Wollen wir daher
das Thema, das uns beschaftigt, richtig verstehen, so miissen wir uns
vor jenen feierlichen Warnungen beugen und sie in unseren Herzen er-
wégen. Waren sie nur an gldubige Juden, die in groer Gefahr waren,
zum Judentum zuriickzukehren, oder an die Korinther, die sich von dem
Parteigeist hinreillen lieRen, gerichtet? Zeigt sich uns die grofe Masse
der Christen gegenwartig nicht als jeder Art von Parteiung iiberlassen,
und gibt es nicht eine Menge, die das Christentum bekennen, die aber
zum Judentum zuriickkehren oder zuriickgekehrt sind, indem sie sich
an Formen und Zeremonien hdngen? Ach! Leider ist dies so.

Diese Stimme: ,,Lasst uns fortfahren zum vollen Wuchs®, spricht
daher ebenso zu uns wie zu den damals lebenden Christen. Der ganze
Brief an die Hebréer beschiftigt sich vornehmlich mit diesem Thema:
das zu verlassen, was nicht zur Vollkommenheit fiithrt, und sich dem
zuzuwenden, was fiir immer vollkommen macht.

Die Wege Gottes sind nicht unsere Wege. Gewdhnlich blickt man
in sich selbst, um die Vollkommenheit zu finden, um zu sehen, ob
man dahin gelangt ist. Gott aber belehrt uns in diesem Brief iiber das



Vorwairtsschreiten nicht so. Ich rdume ein, dass es die Absicht und der
Gegenstand des Briefes ist, zur Vollkommenbheit zu fiihren und diejeni-
gen, die noch Unmiindige sind, dahin zu bringen. Wodurch aber wird
dies geschehen? Zunachst dadurch, dass wir den, der vollkommen ist,
vor uns stellen. Ja, der Weg Gottes ist ungemein einfach. ,,Das Gesetz
hat nichts zur Vollendung gebracht“, sondern alle Vollkommenbheit
findet sich in Christus. Er ist vollkommen, und durch Ihn beginnt Gott.

Das erste Kapitel enthiillt vor unseren Augen die Herrlichkeiten des
Sohnes Gottes. In seiner Gnade und zértlichen Liebe hatte Gott mit
Geduld die Versammlung in Jerusalem getragen. Er wusste, wie schwer
es den Juden fiel, alles, was sichtbar war, zu verlassen. Der prachtige
Tempel, wo sie noch anbeteten, ihre Opfer und gottesdienstlichen Ge-
brdauche, das alte Hohepriesteramt — alle diese Dinge iibten eine grolSe
Macht auf sie aus. Und dazu mussten sie die Herrschaft ihres Messias
verschoben und fiir eine Zeit lang jede irdische VerheiSung beiseite-
gesetzt sehen (s. Apg 3,19-21). AuBerdem war der Gottesdienst der
Kirche oder Versammlung im Anfang ein rein geistlicher. Es gab fiir sie
keinen besonderen Ort der Anbetung auf der Erde, keine vom Volk sich
unterscheidenden Priester, iiberhaupt nichts, worauf das Auge des na-
tiirlichen Menschen verweilen konnte. Jesus selbst war in den Himmel
aufgefahren. Bald nachher kamen die romischen Heere, zerstorten den
Tempel und verwiisteten Jerusalem, nach einem schrecklichen Blutbad
der verworfenen Juden zerstreute sich der Rest unter die Nationen. Dies
alles war vor den Augen Gottes. Er bewies sich daher in vollkommener
Gnade gegen die gldaubigen Juden, indem Er ihnen diesen Brief sandte,
der bestimmt war, sie von den Schatten weg zu dem Korper hinzufiihren,
der Christus ist (s. Kol 2,17).

Die Zerstérung Jerusalems war nahe; sie wussten es nicht, aber Gott
wusste es. Die Vernichtung Babylons, der groen Abtriinnigen, ist
gleichfalls nahe; wenn es die Menschen auch nicht wissen, so weil es
doch Gott (s. 1. Thes 5,3; Off 17,18), und in seiner Liebe fiir uns will
Er uns aus der judaisierenden Christenheit, die nichts zur Vollendung

10



bringt, herausnehmen, um uns zu dem hinzufiihren, der vollkommen ist
in seiner Person, sowie zu dem vollkommenen Werk, das Er fiir immer
vollbracht hat.

Es ist absichtlich und dem allgemeinen Zweck dieses Briefes ent-
sprechend, dass sein Verfasser nicht genannt ist. Gott spricht, und der
Schreiber stellt sich mit dem gldubigen Uberrest Israels auf ein und den-
selben Boden. Gott, der ehemals in den Propheten geredet hatte, spricht
jetzt oder hat zu uns gesprochen im Sohn, den Er zum Erben nicht nur
Paléstinas, sondern aller Dinge gesetzt hat, ,,durch den er auch die Wel-
ten gemacht hat“. Herrlichkeit um Herrlichkeit ziehen, als dem Sohn
gehorend, so an unseren Augen voriiber. Er ist nicht gemacht worden,
sondern Er ist ,,der Abglanz der Herrlichkeit Gottes und der Abdruck
seines Wesens“; Er erhilt ,,alle Dinge durch das Wort seiner Macht*.

Dann folgt eine noch vortrefflichere Herrlichkeit des Sohnes Gottes:
,welcher ... nachdem er durch sich selbst die Reinigung von den Siin-
den bewirkt, sich gesetzt hat zur Rechten der Majestdt in der Hohe.
In dem Brief an die Epheser zeigt uns der Apostel Jesus als den, den
Gott aus den Toten auferweckt und gesetzt hat zu seiner Rechten in den
himmlischen Ortern iiber jedes Fiirstentum und jede Gewalt und Kraft,
als Haupt seines Leibes, welcher die Versammlung ist (s. Kap. 1,20-23).
Hier aber ist Er in seinem Recht als Sohn, nachdem Er dieses glorreiche
Werk, die Sithnung der Siinden, in der Herrlichkeit seiner eigenen Per-
son vollbracht hatte, in die Himmel eingegangen und sich dort gesetzt
hat. Wie unendlich weit {iberstieg das alles, was die Juden Herrliches
erwarten konnten. Thr Messias hatte sich nicht in den Tempel gesetzt,
sondern in den Himmel zur Rechten der Majestét in der Hohe.

Aber, wird man fragen, was haben alle diese Herrlichkeiten mit unse-
rer Vollkommenheit oder mit dem ,,Fortfahren zum vollen Wuchs“ zu
tun? Sehr viel, antworte ich. Das ist zwar nicht der Weg des Menschen;
der Mensch wiirde bestdndig mit sich selbst beschéftigt sein, aber Gott
entfaltet die Herrlichkeiten des Sohnes, die Herrlichkeiten dessen, der

11



vollkommen ist, und ,,wir alle aber, mit aufgedecktem Angesicht die
Herrlichkeit des Herrn anschauend, werden verwandelt nach demselben
Bild von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, als durch den Herrn, den Geist*
(2. Kor 3,18).

Moge Gott uns befdhigen, die Herrlichkeiten seines Sohnes, die Er
vor unseren Augen entfaltet, in dieser Weise anzuschauen! Die Juden
erinnerten mit Recht daran, dass ihre Vidter von Engeln besucht wor-
den seien; sie priesen ihren Dienst und hatten vor diesen himmlischen
Wesen grofe Ehrfurcht. Aber welch einen erhabenen Kontrast bildet
der Sohn zu allen geschaffenen Wesen! Alle Engel miissen Ihn anbeten;
alle sind seine Diener. Was Ihn betrifft, Er ist wahrhaftig Gott, denn es
steht geschrieben: ,,Dein Thron, o Gott, ist von Ewigkeit zu Ewigkeit.“
Zugleich ist Er wahrhaftiger Mensch: ,,Du hast Gerechtigkeit geliebt
und Gesetzlosigkeit gehasst; darum hat Gott, dein Gott, dich gesalbt
mit Freudendl {iber deine Genossen.“

Welche wunderbare Gnade, mit dieser glorreichen Person, dem Ge-
nossen des HErrN (s. Sach 13,7), in Verbindung gebracht zu sein! Er
nimmt die schwache, kleine Herde in Besitz und in seiner Auferstehung
erkennt Er die, aus denen sie besteht, als seine eigenen Genossen an
(s. Joh 20,17). Welch eine vollkommene Giite! Welche kostbare Gnade!
Und dies ist eine so wahrhaftige Tatsache, dass die Engel, die seine
Diener sind, auch uns dienen, wie am Ende des 1. Kapitels geschrie-
ben steht. O, m6chte dieser Gedanke unsere Herzen erfiillen! Wahrend
wir unsere miithsame Reise verfolgen, begleiten diese heiligen Wesen,
die seinen Willen tun, unsere Schritte, und sein Wille ist, dass sie uns
dienen.

Im zweiten Kapitel finden wir zundchst feierliche, an die hebrédischen
Christen gerichtete Warnungen, dass sie nicht eine so grofSe Errettung
vernachldssigen mochten. Dann wird uns die Autoritdt der Worte des
Herrn Jesus vorgestellt. Diese sind bestédtigt worden durch die Apos-
tel, die sie gehort hatten, und Gott zeugte mit ihnen durch mancherlei

12



Zeichen und Wunder. Hierauf wird Jesus wiederum im Gegensatz zu
den Engeln dargestellt; nicht Engeln hat Er den zukiinftigen Erdkreis
unterworfen, sondern Thm, als dem Sohn des Menschen. Wie sehen
noch nicht alles unter seine Herrschaft gestellt, ,,wir sehen aber Jesus“.
Betrachten wir dieses herrliche Angesicht. Er, der den Tod erduldet hat,
der wihrend seines Lebens gelitten hat, IThn sehen wir dort, mit Herr-
lichkeit und Ehre gekront, vollendet als der Urheber unserer Errettung.
Und indem Er viele S6hne zur Herrlichkeit bringt, stellt Er sie als eins
mit sich selbst Gott dar. ,,Denn sowohl der, der heiligt, als auch die,
die geheiligt werden, sind alle von einem; um welcher Ursache willen
er sich nicht schamt, sie Briider zu nennen® (V. 11). Welche Freude fiir
unseren erhabenen Erléser, zu sagen: ,,Ich will deinen Namen meinen
Briidern kundtun; inmitten der Versammlung will ich dir lobsingen.
Und wiederum sagt Jesus: ,,Siehe, ich und die Kinder, die Gott mir ge-
geben hat.“ Und auf diese Weise ist Er als unser barmherziger und treuer
Hoherpriester eingefiihrt. Er hat sich nicht der Engel angenommen, um
sie zu Gott zu fithren, sondern der Nachkommen Abrahams.

Dies alles ist ohne Zweifel besonders an die Glaubigen aus der Nach-
kommenschaft Abrahams gerichtet, aber es ist gewiss nicht weniger fiir
uns in diesen letzten Tagen voll der tiefsten Belehrung.

Man wird vielleicht nochmals fragen: ,,Aber was hat denn dies alles
mit der christlichen Vollkommenheit zu tun? Es ist vollig verschieden
von dem, was ich je iiber dieses Thema gelesen habe.“ Das mag sein,
aber dieser Brief ist die Abhandlung Gottes tiber die Vollkommenbheit. In
Wahrheit: ,,Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken, und eure Wege
sind nicht meine Wege.“ Unsere Gedanken iiber die Vollkommenheit
wiirden uns unvermeidlich zu der undankbaren Aufgabe fiihren, uns
selbst zu betrachten. Gott stellt uns seinen Sohn in der Herrlichkeit vor
und ldsst uns zurufen: ,,Daher, heilige Briider, Genossen der himmli-
schen Berufung, betrachtet den Apostel und Hohenpriester unseres
Bekenntnisses, Jesus.“ Blicken wir auf uns selbst, beschéftigen wir
uns mit uns selbst, dann werden wir unfehlbar Diirftigkeit und geist-

13



liche Armut entdecken. Vergleichen wir uns mit anderen, so mangelt
es uns an Weisheit. Begehren wir aber, in der Gnade, in der Heiligkeit
und Gleichférmigkeit mit Christus zu wachsen, dann lasst uns Jesus
betrachten, wie Gott Thn vor uns hinstellt. Das, was uns notig ist, ist ein
ernsteres Erforschen des Wortes mit vielem Gebet und einer volligen
Unterwerfung unter das, was es uns sagt.

Danach folgen in dem uns beschiftigenden Brief feierliche War-
nungen vor dem Unglauben, und am Ende des 4. Kapitels nochmals
die Herrlichkeiten unseres grofen Hohenpriesters, der in die Himmel
eingegangen ist, Jesus, der Sohn Gottes. Dies fiihrt den Geist Gottes
dahin, zu zeigen, welches die Stellung dieser Hebréer ist, die Christen
zu sein bekannten. Sie waren nicht fortgefahren zum vollen Wuchs.
Sie waren hinsichtlich der gottlichen Wahrheit Unmiindige, die die
Neigung hatten, zu den Verordnungen des Gesetzes zuriickzukehren.
Ist ihre Stellung nicht ein trauriges Bild von der Stellung der Christen-
heit unserer Tage?

2.

Die Personen, von denen im 6. Kapitel die Rede ist, sind Hebrder, die
Glaubige zu sein bekannten, und der Schreiber des Briefes stellt sich mit
ihnen auf ein und denselben Boden. Er behdlt alle die Herrlichkeiten und
die Vollkommenheit des Sohnes Gottes im Auge und sagt: ,,Deshalb,
das Wort von dem Anfang des Christus verlassend, lasst uns fortfahren
zum vollen Wuchs.“ Dies hatte man nicht zu solchen sagen kénnen, die
ihren vollen Wuchs erreicht hatten, d. h., vollkommen waren. Wohin
hatten die, die das Judentum voéllig verlassen hatten oder davon weg-
gegangen waren, um sich zu Christus zu wenden, gehen kdnnen, wenn
nicht zu Ihm? Im Judentum wiederholte man fortwdhrend die gleichen
Dinge, weil in ihm nichts zur Vollendung gebracht wurde. In Christus
ist alles gottlich vollendet und infolgedessen kann es nicht wiederholt

14



werden. Deshalb lesen wir: ,,Und nicht wiederum einen Grund legen
mit der BuBe von toten Werken und dem Glauben an Gott.“ Wenn ein
ehemaliger Jude gesiindigt hatte, so gab es fiir ihn die BuRle und dann
das Blut von Stieren und Bocken; bei jeder begangenen Siinde musste
er immer wieder von Neuem beginnen. ,,Wie viel mehr wird das Blut
des Christus, der durch den ewigen Geist sich selbst ohne Flecken Gott
geopfert hat, euer Gewissen reinigen von toten Werken, um dem leben-
digen Gott zu dienen!“ (Heb 9,14). Die Bufle eines Juden fiihrte diesen
nie in die Gegenwart Gottes. Der Weg zum Allerheiligsten war nicht
geoffnet, so dass der Israelit stets draullen bleiben musste. Das war der
Platz des Anbeters vor dem Tod Christi. Als aber Christus gekommen
war, ,,verkiindigte [er] Frieden, euch den Fernen, und Frieden den Na-
hen. Denn durch ihn haben wir beide den Zugang durch einen Geist zu
dem Vater” (Eph 2,17.18). ,,Da wir nun, Briider, Freimiitigkeit haben
zum Eintritt in das Heiligtum durch das Blut Jesu, auf dem neuen und
lebendigen Weg, den er uns eingeweiht hat durch den Vorhang hin, das
ist sein Fleisch, und einen grofen Priester haben iiber das Haus Gottes,
so lasst uns hinzutreten mit wahrhaftigem Herzen, in voller Gewissheit
des Glaubens, die Herzen besprengt und so gereinigt vom bdsen Gewissen
und den Leib gewaschen mit reinem Wasser” (Heb 10,19-22). Ist das
nicht ein auffallender Gegensatz?

Ebenso verhilt es sich mit ,,dem Glauben an Gott“. Wie lebendig auch
der Glaube eines Juden an den verheillenen Messias sein mochte, so
war er doch unendlich verschieden von dem, was jetzt der Glaube an
Gott ist, durch den wir wissen, dass Er seinen Sohn gesandt hat, dass
wir die Erlésung durch sein Blut und die Vergebung unserer Siinden
haben! Sicher, von diesem Glauben zuriickzukehren zu dem, den ein
Jude haben konnte, ehe Christus gestorben und auferweckt war, hie3e
leugnen, dass Jesus im Fleisch gekommen ist.

Wir lesen ferner von ,der Lehre von Waschungen und dem Hénde-
Auflegen” (Heb 6,2). Diese Reinigungen des Korpers im Falle des Aus-
satzes oder der Befleckung waren frither von Gott verordnet und sind

15



als Vorbilder und Schatten auch jetzt noch kostbar zu betrachten. Hatte
z. B. ein Jude gesiindigt, so legte er seine Hand auf den Kopf des Opfers
und bekannte seine Siinde. Dies bedeutete ein volliges Einsmachen des
Opfernden mit seinem Opfer. Die Siinde wurde dem dargebrachten Tier
zugerechnet, dieses wurde getdtet, und der Jude erlangte die Vergebung.
Das war an seinem Platz von hohem Wert; es war das Wort von dem
Anfang des Christus. Wollte man aber jetzt nach seinem Tod, dem Tod
des einzigen Opfers fiir die Siinden, zu jenen Opfern und zu jenem
Héandeauflegen zuriickkehren, so hielle das, den Wert des Blutes Christi
zu verkennen und es gleichsam mit Fiien zu treten.

Wir kommen jetzt zu ,,der Toten-Auferstehung und dem ewigen Ge-
richt®. Dies ist ein wichtiger Punkt der Wahrheit. Nach dem Geschichts-
schreiber Josephus, wie auch nach den Worten Marthas (s. Joh 11,24):
»Ich weil$, dass er auferstehen wird in der Auferstehung am letzten
Tag®, wurde von den Juden zu jener Zeit die Lehre festgehalten, dass
alle Menschen sterben miissten, dass eine allgemeine und gleichzei-
tige Auferstehung aller Toten stattfinden und dass alle vor den Thron
Gottes gebracht werden wiirden, um da nach ihren Werken gerichtet zu
werden, und dass das Urteil des Gerichtes ein ewiges Urteil sei. Diese
Lehre ist auch die der Mohammedaner und der rémischen, griechischen
und protestantischen Kirche. Aber es ist nicht die vollstandige Wahr-
heit, es ist nur der Anfang davon. Der Tod wie die Auferstehung der
Toten ist eine Wirklichkeit. Dies sind Tatsachen und, mit den Lehren
der menschlichen Philosophie verglichen, groRe Wahrheiten. Aber die
vollkommene oder vollstindige Wahrheit ist die Auferstehung aus den
Toten. ,,Und ebenso wie es den Menschen gesetzt ist, einmal zu sterben,
danach aber das Gericht, so wird auch der Christus, nachdem er einmal
geopfert worden ist, um vieler Siinden zu tragen, zum zweiten Mal
denen, die ihn erwarten, ohne Siinde erscheinen zur Errettung® (Heb
9,27.28). Mehrere andere Stellen bestdtigen diese Tatsache. Es werden
wenigstens 1000 Jahre zwischen der ersten und zweiten Auferstehung
(s. Off 20) verflieRen.

16



Und was das Gericht anbelangt, so ist die Grundwahrheit, die darin
eingeschlossen ist, von hochster Wichtigkeit. Wenn alle ins Gericht
kommen, so werden auch alle verdammt werden, denn alle sind schul-
dig. Hieraus ergibt sich der unermessliche Wert der klaren und voll-
kommenen Wahrheit in Bezug auf diesen Punkt. Wenn ich vor Gott
erscheinen muss, um gerichtet zu werden, so bin ich verloren. Aber
Christus ist geopfert worden, um meine Siinden zu tragen. Er ist auf
dem Kreuz als mein Stellvertreter gerichtet worden. Meine Siinden, alle
meine Siinden, sind auf Ihn gelegt worden. Das ist es gerade, was den
groRRen Unterschied ausmacht. Mein Stellvertreter, der meine Siinden
auf sich genommen hat, hat das Gericht auf dem Kreuz erduldet, und
ich werde nicht ins Gericht kommen; diejenigen aber, die Christus
verwerfen, werden vor dem groBen weilen Thron gerichtet werden.
Notwendigerweise muss ein Gericht iiber die Siinde sein und es muss
entweder in der Vergangenheit stattgefunden haben oder noch in der
Zukunft stattfinden. Gott sei Dank, dass nicht beides zugleich der Fall
sein kann. ,,Wer mein Wort hort und dem glaubt, der mich gesandt hat,
hat ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht, sondern ist aus dem Tod
in das Leben iibergegangen (Joh 5,24). Das sind fiir den Glaubigen die
drei gottlichen Wirklichkeiten, die durch den Mund des Erlésers selbst
bestdtigt worden sind.

Somit ist die Lehre, dass alle Menschen sterben miissen und dass
alle Toten auferstehen und ein allgemeines zukiinftiges Gericht erle-
ben werden, nur der erste Anfangsgrund, nicht aber die vollkommene
christliche Wahrheit. Ein, Christus, der — wenigstens 1000 Jahre vor
dem Gericht vor dem weilen Thron — fiir die, die Thn erwarten (ohne
Stinde zur Errettung, da er ihre Siinden getragen hat), kommt, ist die
vollstdndige Wahrheit, mit anderen Worten: die Vollkommenbheit. Es ist
die gesegnete Hoffnung, an der alle Gldaubigen festhielten, bevor die
bekennende Kirche zum Judentum zuriickkehrte. Und in Bezug hierauf
ermahnte der Apostel: Lasst uns fortfahren zum vollen Wuchs.*

17



Moge der Herr durch seinen Geist einem jeden Leser dieser Zeilen
geben, seine in folgenden Stellen enthaltenen Gedanken zu verstehen:
Johannes 14,1-3; Romer 8,23; 1. Korinther 1,7,8; 15,21.23.51.52; Phi-
lipper 3,20.21; Kolosser 3,4; 1. Thessalonicher 1,10; 2,19; 3,13; 4,13-
18; 5,23; 2. Thessalonicher 2,1; Titus 2,12.13; Offenbarung 20,5-12.

Dieses kostbare Vorrecht aber, bei der Ankunft Christi aus den Toten
auferweckt, oder, wenn man in jenem Augenblick noch lebt, verwan-
delt zu werden und Ihm gleich gemacht zu sein — im Gegensatz zu den
Ubrigen der Menschen, die wihrend der 1000 Jahre in ihren Grabern
verbleiben, und die nur zum Gericht auferstehen werden, ja, dieses Vor-
recht zeigt den unendlichen Wert der Versohnung, die allen zuteilwird,
die an Christus glauben. Zu der Lehre einer allgemeinen Auferstehung
der Toten und einem allgemeinen Gericht zuriickzukehren, was, wie ich
nicht zweifle, aus Unwissenheit geschieht, heillt daher nichts anderes,
als den Wert des Todes Christi herabzuwiirdigen oder zu verringern.

Denken wir nicht, dass die Schrift mit sich selbst im Widerspruch
steht. Niemals ist dies der Fall. ,,Ich dachte®, wird vielleicht jemand
sagen, ,,dass Matthdus 25,31-46 bestimmt die allgemeine Auferstehung
aller Toten lehre, und dass dort alle, sowohl Schafe als auch Bocke,
zusammen vor dem Thron des Gerichts stehen.” Mit welcher Nach-
lassigkeit lesen wir nur zu oft die Schrift! Ich vermag kaum zu sagen,
wie sehr ich iiberrascht war, als ich bemerkte, dass diese feierliche
Stelle nicht von allen Toten als vor diesem Gericht stehend spricht,
sondern dass {iberhaupt gar nicht von den Toten die Rede ist. Es sind
die Nationen, die auf dieser Erde leben, wenn Jesus kommen wird, um
zu herrschen, und die gerichtet werden, je nachdem sie das Zeugnis
des jiidischen Uberrestes aufgenommen und gegen denselben davon
Gebrauch gemacht haben.

Aber werden wir nicht alle vor dem Richterstuhl Christi offenbart und
wird nicht unsere Arbeit und unser Dienst gepriift werden? Ganz ge-
wiss, und dies ist eine sehr kostbare Wahrheit. Aber ist es dasselbe, wie

18



unserer Stinden wegen gerichtet zu werden? Sicher nicht. Erforschen
wir die Schrift, indem wir alle Hindernisse, die uns abhalten, zu der
Vollkommenheit fortzuschreiten, beiseitelassen. Die Christen stellen
sich nicht vor, bis zu welchem Punkt sie riickwérts geschritten sind oder
vielmehr, wie wenig sie zur Vollkommenheit vorwdrts geschritten sind.

Verlieren wir nicht aus dem Auge, dass viele von denen, an die der
Brief gerichtet ist und die das Christentum bekannten, in groRer Gefahr
waren, ins Judentum zuriickzufallen. Die Klasse von Personen, von
der hier gesagt wird, dass sie ,,einmal erleuchtet worden sind und die
himmlische Gabe geschmeckt haben und des Heiligen Geistes teilhaftig
geworden sind und das gute Wort Gottes und die Wunderwerke des zu-
kiinftigen Zeitalters geschmeckt haben®, sind dieselben, die der Herr in
Matthaus 13,20.21 als solche beschreibt, die das Wort horen und es so-
gleich mit Freuden aufnehmen, aber keine Wurzel in sich selbst haben.
Betrachten wir mit Furcht und Zittern, bis wie weit man gehen und sich
dennoch selbst tduschen kann. Das Licht und der Geschmack Christi,
als der himmlischen Gabe, sowie die Macht des Heiligen Geistes und
die Autoritdt des Wortes Gottes waren derart, und die zukiinftige Welt
erschien der anfanglichen Kirche so nahe, dass es fiir jemanden unmog-
lich war, das Judentum zu verlassen, sei es selbst nur als bekennend,
inmitten einer solchen Szene Platz zu nehmen, ohne duRerlich eine
gewaltige Verdnderung zu erfahren und zu gleicher Zeit eine grofRe
Freude zu genielen. Brach aber eine Zeit der Priifung herein, so konnte
unmdoglich eine Frucht hervorkommen, wenn keine Wurzeln vorhanden
waren. Christus verlassen und zum Judentum zuriickkehren, hief8e, Thn
von Neuem zu kreuzigen. Wére jemand so abtriinnig geworden, dass er
sich wieder in die Synagoge hitte aufnehmen lassen, so hétte er Christus
verleugnen und verfluchen miissen. Das ist es, was der Beweisfiihrung
des Apostels ihre Kraft verleiht.

Man moge sich in dieser Beziehung nicht tduschen. Unter dem Gesetz
gab es ehemals eine Erneuerung zur BulSe, jetzt aber war dies unméglich.
Der mosaische Ritus war beiseitegesetzt und ging seiner vollstdndigen

19



Auflésung entgegen. Ohne Zweifel hitte der abtriinnige Jude seine
Gabe fiir die Siinde noch darbringen und die Hande dem Opfer aufle-
gen wollen, um erneuert zu werden; dies aber war nicht mehr moglich.
Schreckliche Lage! Er setzte den Sohn Gottes der Schmach aus.

Viele sind nun in den verhdngnisvollen Irrtum gefallen, dies auf einen
Christen anzuwenden und zu sagen, dass, wenn ein solcher in die Siinde
fiele, es fiir ihn unmoglich sei, zur BuBBe erneuert zu werden. Dies wiirde
daher fiir ihn noch schlimmer sein als fiir einen Juden des alten Bundes;
denn fiir diesen gab es Bulle und Wiederherstellung. Wir wissen aber,
Gott sei Dank!, mit Gewissheit: ,,Wenn wir unsere Siinden bekennen,
so ist er treu und gerecht, dass er uns die Siinden vergibt und uns reinigt
von aller Ungerechtigkeit” (1. Joh 1,9).

Alles wird klar, sobald wir verstehen, dass es sich hier um solche
handelt, die Christus verliefen, um zum Judentum zuriickzukehren.
Von den wahren Christen wird gesagt: ,,Wir sind aber in Bezug auf
euch, Geliebte, von besseren und mit der Errettung verbundenen Dingen
iberzeugt, wenn wir auch so reden® (Heb 6,9).

3.

Meine Leser werden sagen, dass es jetzt doch bald an der Zeit sei,
dass wir uns mit der Vollkommenheit beschaftigen. Allein ich war der
Meinung, dass wir es nicht eher tun konnten, als bis alle die oben be-
sprochenen Punkte erdrtert waren. Wir haben vor uns den Brief iiber
die Vollkommenheit, und ich wusste wirklich nichts Besseres zu tun,
als die Ordnung, die Gott selbst darin befolgt hat, ebenfalls einzuhalten.

Sprechen wir also zuerst vom Hohenpriestertum. — Der Grundsatz
eines menschlichen Hohenpriestertums ist in Israel fiinfzehn Jahr-
hunderte hindurch auf die Probe gestellt worden. Es gab damals ein
von dem Volk getrenntes Hohenpriestertum, das dem Dienst und der
Verehrung Gottes geweiht war. Die Geschichte aller Volker beweist,

20



dass dieser Grundsatz von den Menschen geschétzt wird. Tatsdchlich
ist es merkwiirdig, dass dieser haufig unter dem Namen ,,Klerus und
Laientum“ bekannte Grundsatz von allen heidnischen Religionen auf
der Erde anerkannt ist. Die rohen Germanen wie die feinen Griechen,
die Agypter des grauen Altertums wie die Chaldder — alle haben ihre
Priester gehabt. Aber in Israel ,,nimmt niemand sich selbst die Ehre,
sondern er wird von Gott berufen wie auch Aaron” (s. Kap. 5,4). Somit
hatte das jiidische Priestertum nicht nur ein hohes Alter auf seiner Seite,
sondern auch die gottliche Autoritét. Dies alles wird in unserem Brief
vollig anerkannt. Jetzt aber ist die Frage: Bestand denn die Vollkom-
menheit in diesem errichteten Hohenpriestertum? Nein; denn ,,wenn
nun die Vollkommenheit durch das levitische Priestertum wére (denn
in Verbindung damit hat das Volk das Gesetz empfangen), welches
Bediirfnis ware noch vorhanden, dass ein anderer Priester nach der Ord-
nung Melchisedeks aufsteht?*“ (Kap. 7,11). Das Hohepriestertum war
gedndert, und es musste notwendig auch eine Anderung des Gesetzes
stattfinden, ,,denn das Gesetz hat nichts zur Vollendung gebracht*.

Vergegenwadrtigen wir uns, von wie grolartigen Verdanderungen hier
gesprochen wird. Der gldnzende und feierliche Dienst des Hohen-
priestertums, das ganze System selbst und der Dienst des Gesetzes sind
beiseitegesetzt, weil sie nichts zur Vollendung brachten. Der Jude hatte
den Tempel, das Priestertum, das Gesetz und seinen prachtigen Ritus;
was hatte der Christ? Einen materiellen Tempel auf Erden konnte er
nicht aufweisen, wenn man nicht seinen Leib oder die Gesamtheit der
Christen als solchen betrachtet; denn es steht geschrieben: ,,Ihr seid der
Tempel.“ Hatte er ein Hohepriestertum? Durchaus nicht; selbst wenn
Christus auf Erden wire, so wiirde Er doch nicht Hoherpriester sein.
Gab es nicht wenigstens einen rituellen Dienst? Nein; der Christ soll
sich vielmehr hiiten, zu diesen armseligen Elementen zuriickzukehren.
Aber wenn der Jude alles hatte, worauf das Auge des Menschen mit
Wohlgefallen ruhen konnte, was hat dann der Christ? Mochten wir es
alle wahrhaft erkennen und zu schitzen wissen! Der Christ hat dieses:

21



,Die Summe dessen aber, was wir sagen, ist: Wir haben einen solchen
Hohenpriester, der sich gesetzt hat zur Rechten des Thrones der Ma-
jestédt in den Himmeln“ (Kap. 8,1).

Ich mochte zum besseren Verstiandnis des Lesers hier ein sehr ein-
faches Beispiel anfiihren. Wenn der Morgen zu tagen beginnt, werden
alle Lichter, die wéhrend der Nacht die Stadt beleuchteten, ausgeldscht.
Warum? Weil sie, wie groRl auch ihr Nutzen in der Finsternis sein
mochte, jetzt ganz unniitz sind, da die Sonne am Himmel gldnzt. Das
levitische Priestertum war, wie die Lichter, niitzlich, solange die Nacht
herrschte, aber jetzt ist das wahre Licht aufgegangen und scheint mit
herrlicherem Glanz als die Mittagssonne.

Dieser einzig grofe und erhabene Hohepriester nach der Ordnung
Melchisedeks, der Priester und der Kénig, war in den Psalmen und allen
Propheten klar und deutlich angekiindigt worden. Und dennoch, es ist
traurig zu sagen, aber leider eine Tatsache, will man jetzt, nachdem Er
erschienen ist, in der bekennenden Kirche ein besonderes Priestertum,
einen Klerus haben. Die groe Masse der Christenheit, statt zur Voll-
kommenheit fortzuschreiten, ist mehr oder weniger zu der Finsternis
und den Schatten des Judentums zuriickgekehrt.

Wenn man bei hellem Tag in einer Stadt die Lampen anziindet, driickt
man damit aus, dass die Sonne nicht geniigt. Richtet man auf Erden
ein menschliches Priestertum auf, so leugnet man dadurch die Allge-
niigsamkeit Christi, unseres einzigen grofen Hohenpriesters, der zur
Rechten des Thrones der Majestdt in den Himmeln sitzt. Mochte Er
den Thm gebiihrenden Platz vor der Seele einnehmen, dann wird sicher
jedes andere Priestertum, auller seinem, einem leichten Nebel gleich
verschwinden. Er hat ein unverdnderliches Priestertum; Er vermag
auch vollig zu erretten, die durch Thn Gott nahen. ,,Da er die Seinen
geliebt hatte, liebte er sie bis ans Ende.” Er versdumt nie, unsere Fiille
zu waschen und unsere Seelen wiederherzustellen. Als wahrhaftiger
Gott und wahrhaftiger Mensch vereinigt Er eine unendliche Macht

22



mit dem zartlichen Mitgefiihl. Mochte jeder Leser dieser Zeilen das
erhabene Hohepriestertum Christi betrachten, wie es uns in diesem
Brief offenbart wird, und so vorwirts schreiten; denn in Ihm findet er
die Vollkommenheit.

Der zweite Punkt beziiglich der Vollkommenheit ist der Zugang zu
Gott. In Hebrder 9,1-7 haben wir die Beschreibung der ersten Hiitte und
des Dienstes, der darin ausgeiibt wurde; dann lesen wir: ,,wodurch der
Heilige Geist dieses anzeigt, dass der Weg zum Heiligtum noch nicht
offenbart ist, solange die vordere Hiitte noch Bestand hat“, und ferner,
dass all dieser Dienst und die Opfer ,,dem Gewissen nach nicht voll-
kommen machen koénnen“. Wir werden iiber das Gewissen, wenn wir
im 10. Kapitel zu diesem Gegenstand kommen, eingehender sprechen;
fiir jetzt beschaftigen wir uns mit dem Zugang zu Gott. Das Gesetz und
das Hohepriestertum vermochte diejenigen, die den Gottesdienst aus-
ibten, nicht in die Gegenwart Gottes zu bringen. Beide waren in dieser
Beziehung unzulédnglich, indem sie nichts vollenden, noch vollkommen
machen konnten; wir aber, d. h. die Glaubigen, haben , Freimiitigkeit
zum Eintritt in das Heiligtum durch das Blut Jesu®. Das ist die Voll-
kommenbheit. Ich kann zu dem, der beziiglich des Zutritts zu Gott gut
unterrichtet ist, nicht sagen: ,,Lass uns fortschreiten.” Er ist bereits da;
er weil$, dass dies der Platz eines jeden Kindes Gottes durch das Blut
Jesu ist, im Gegensatz zu dem Juden unter dem Gesetz, der niemals
hinzunahen konnte. Das Hohepriestertum war nicht imstande, ihn dort
einzufiihren. Aber Christus besitzt die Vollkommenheit; in Thm haben
wir sie gefunden. In den himmlischen Ortern, wozu Er uns den Zutritt
eroffnet hat, gibt es keinen Unterschied zwischen Priestern und Volk,
zwischen Klerus und Laien. Wie wire dies moglich, da doch alle auf
gleiche Weise, als gereinigte Anbeter, eingefiihrt sind?

Der eigentliche Grundsatz, der den Klerus charakterisiert, ist dieser:
,,Ich bin drinnen und du drauflen®, oder auch: ,,Ich bin Gott nahe, aber
du bist fern, so fern, dass ich dein Mittler bei Ihm sein muss, und sein
Mittler bei dir.“ Dies ist ein schreckliches, in der Christenheit eingefiihr-

23



tes Ubel. Wenn jeder Glaubige durch das Blut Jesu Freimiitigkeit oder
Freiheit zum Eintritt in das Heiligtum hat, und wenn dennoch ein von
Menschen eingesetzter Klerus und ein von ihnen errichtetes Priestertum
dem ,,L.aien“ sagt oder zu verstehen gibt: ,Ich bin Gott ndher als du“,
was muss man daraus schliefen? Dass er entweder nicht an den Wert
des Blutes Jesu glaubt, oder an etwas glaubt, das einen groferen Wert
hat und ihn Gott ndherbringt als den einfachen Glaubigen, der nur auf
das Blut Christi vertraut.

Man gebraucht oft den Ausdruck ,,Geistliche”, um damit Manner
zu bezeichnen, die gewisse religiose Amtsverrichtungen ausiiben. Ich
wiirde nicht viel dagegen einzuwenden haben, wenn man unter diesem
Titel einfach Diener Christi, die das Evangelium verkiindigen oder den
Glaubigen das Wort Gottes bringen, verstdnde. Ist es aber nicht weit
besser, sich keines solchen Ausdruckes zu bedienen, der den Gedanken
eines schriftwidrigen und gefdhrlichen Unterschiedes zwischen Klerus
und Laien hervorbringt? Ist es nicht besser, Bezeichnungen zu ge-
brauchen, die in der Schrift angewandt sind, wie Evangelisten, Hirten,
Lehrer u. a.?

Doch hiiten wir uns wohl, indem wir von diesen Bezeichnungen Ge-
brauch machen, sie ohne Weiteres und eigenmdchtig gewissen Médnnern
beizulegen, die durch andere eingesetzt sind, und die somit eine eigene
getrennte Klasse bilden, einen Klerus, wie man es zu nennen pflegt.
Dass es gewohnlich so geschieht, ist ein Beweis, wie sehr diese Sache
in den Geist der Christenheit eingedrungen ist.

Der dritte Punkt, den wir zu beachten haben, ist die Vollkommenheit
hinsichtlich der Erldsung.

Der Christ kann sagen: ,,Wir haben die Erlésung durch sein Blut, die
Vergebung der Vergehungen.“ Gesegnete Tatsache! Wer kdnnte ihren
Wert aussprechen? Worauf konnte sich ehemals ein Jude in dieser Be-
ziehung stiitzen? Er war erlost von der Knechtschaft Agyptens, das ist
wabhr, aber wo war er in Bezug auf seine Siinden? Das Hochste, was

24



er sagen konnte, war, dass die Siinden des Volkes fiir das ganze Jahr
auf dem Kopf des Bockes Asasel am Versohnungstag bekannt wurden
(s. 3. Mo 16). Der Bock wurde dann fortgeschickt und kam nicht wieder
zuriick. Das Blut der Versohnung war vergossen und auch die Bespren-
gung des Gnadenstuhls war vollzogen worden. Aber so kostbar dies als
Vorbild dessen, was danach kommen sollte, auch war, so konnte es doch
dem Juden keine vollstdndige Erlésung verschaffen. Er konnte sagen:
Ich habe die Erlésung fiir ein Jahr; aber war dies etwas Vollkommenes?
Wenn du hundert Mark gibst, um einen armen Sklaven fiir ein Jahr los-
zukaufen, wiére dies eine vollkommene Befreiung? Gewiss nicht; es
wiirde ihn nur umso mehr das Elend seiner Stellung empfinden lassen,
wenn er wieder in seine Knechtschaft zuriickkehren miisste.

Um ihm eine vollige Befreiung zuteilwerden zu lassen, geniigt ein
unvollstdndiges Losegeld nicht; man muss eine Summe bezahlen, die
ihn fiir immer in Freiheit setzt. Von unserem herrlichem Erl6ser aber
steht geschrieben, dass Er mit seinem eigenen Blut ein fiir alle Mal in
das Heiligtum eingegangen ist, als Er eine ewige Erlosung erfunden
hatte (s. Heb 9,12). Er hat uns nicht fiir eine beschrankte Zeit erkauft;
dies wére kein vollkommenes Werk gewesen. Beachte es gut, lieber
Leser, dass, wenn du die Erlésung hast, es eine ewige Erlésung ist und
sein muss. Wie klein ist die Zahl derer, die diese Tatsache, die von so
unendlichem Wert ist, erfassen! Wie wenige glauben sie wirklich! Be-
sitzt du fiir dich selbst diese so wertvolle und ewige Erlosung durch das
Blut Jesu? Wie konnte sie in ihrer Wirksamkeit weniger als ewig sein?
Dies ist der Wert des Blutes Christi vor Gott fiir alle, die fiir immer ge-
waschen und erkauft sind; und dieser Wert bleibt ewig gleich. Hat diese
Erlosung fiir deine Seele denselben Wert, den sie in den Augen Gottes
hat? Hast du ihr diesen Wert noch nicht beigelegt, gehoérst du zu der
Klasse derer, die von Messen oder oft erneuerten Opfern fiir die Siinde
und von einer wiederholten Anwendung des Blutes Christi sprechen, so
hore doch und iiberzeuge dich durch das Wort Gottes, dass deine Erlo-
sung, wenn sie dir wirklich zuteilgeworden ist, eine ewige Erlésung ist.

25



Das Beispiel, das ich gebraucht habe, kann dir vielleicht zum Ver-
stdndnis dessen, was ich sage, behilflich sein. Wenn das Loskaufen eines
Sklaven keine vollstdndige und fiir immer giiltige ist, wenn sie nur fiir
1,2 oder selbst 10 Jahre gilt, muss sie nach Ablauf dieser Zeit immer
wieder erneuert werden. Wenn aber das Losegeld zum vollstdndigen
Loskaufen geniigt, dann ist nichts mehr zu bezahlen; der Sklave ist ganz
und fiir immer frei. Bist du aber in Bezug auf diesen so tiberaus wichti-
gen Punkt noch nicht zum vollen Wuchs des Christus gelangt, hast du
nicht dem Wort Gottes gemal8 begriffen, dass das Blut Jesu einmal fiir
alle Glaubenden zu einer ewigen Erlostmg vergossen wurde, so ist es
gewiss, dass du keinen wahren Frieden hast, sondern mit einem unruhi-
gen Gewissen zu neuen Anwendungen des Blutes Christi deine Zuflucht
nehmen wirst. Die Schrift aber spricht nicht von etwas dergleichen.

Doch man wird vielleicht sagen, dass viele von denen, welche die Hei-
ligkeit kennen, von der Notwendigkeit einer wiederholten Anwendung
des Blutes Jesu sprechen. Dies beweist einfach, dass diese Personen in
Bezug auf die Erlosung nicht zum vollkommenen Wuchs gelangt sind.
Denn sie sollten mit allen Kindern Gottes wissen, dass jeder Glaubige
in Christus eine ewige Erlosung hat; eine ewige Erlosung aber ist eine
vollkommene Erldsung; es gibt da nichts hinzuzufiigen, nichts zu wie-
derholen. Man muss vorwarts schreiten, bis man diese Vollkommenheit
in Christus ergriffen hat.

Der vierte Punkt, auf den ich die Aufmerksamkeit des Lesers richten
mochte, ist die Vollkommenheit hinsichtlich des Gewissens. Wir wer-
den sehr klar unterwiesen, dass das Gesetz diese Vollkommenheit nicht
geben konnte. ,,Denn da das Gesetz einen Schatten der zukiinftigen
Gditer, nicht der Dinge Ebenbild selbst hat, so kann es niemals mit den-
selben Schlachtopfern, die sie alljdahrlich ununterbrochen darbringen,
die Hinzunahenden vollkommen machen. Denn wiirde sonst nicht ihre
Darbringung aufgehort haben?“ (Heb 10,1.2).

26



Lasst uns iiber jeden Ausdruck in diesem Kapitel sorgféltig nach-
denken. Wir horen zuerst, dass das Blut der Stiere und Bocke durchaus
keine Stinden wegnehmen kann. Dann werden wir in den Ratschliissen
der Vergangenheit an die Worte des ewigen Sohnes erinnert, der sich
anschickt zu kommen, um, koste es, was es wolle, das groSe, fiir jeden
anderen unmogliche Werk zu erfiillen. ,,Siehe“, sagt Er, ,,ich komme, um
deinen Willen, o Gott, zu tun.“ Diese Worte werden noch einmal wieder-
holt. ,,Er nimmt das Erste weg“ (das Gesetz, das nichts zur Vollendung
brachte), ,,damit er das Zweite aufrichte. Durch diesen Willen sind wir
geheiligt durch das ein fiir alle Mal geschehene Opfer des Leibes Jesu
Christi.“ Welche vollkommene Widmung, welche Absonderung fiir
Gott! Wir sind aber nicht durch eine Handlung unsererseits in dieser
Weise geheiligt. Er ist es, der gesprochen hat: ,,Siehe, ich komme, um
deinen Willen, o Gott, zu tun.”“ Er hat es vollbracht.

O mochte diese einzige, ein fiir alle Mal dargebrachte Gabe des Leibes
Jesu Christi ihren wahren Platz vor unserer Seele haben! Beachten wir
gut, dass alle unsere Siinden (ich spreche zu denen, die gerettet sind)
auf Thn gelegt wurden, und dass sie alle damals noch zukiinftig waren.
Kein Opfer hitte den Bediirfnissen unseres Gewissens entsprechen
konnen, weil keines den Forderungen Gottes Geniige leisten konnte.
Die ehemaligen Opfer konnten die Stinden nicht wegnehmen. ,,Er aber,
nachdem er ein Schlachtopfer fiir Stinden dargebracht hat, hat sich auf
immerdar gesetzt zur Rechten Gottes.“ Gab es jemals eine Herrlich-
keit, die dieser dhnlich wére? Und die Wirksamkeit des Opfers dauert
fiir uns so lange wie die Herrlichkeit fiir Thn. ,,Denn mit einem Opfer
hat er auf immerdar die vollkommen gemacht, die geheiligt werden.*
Glaubst du dies? Konnen wir je dariiber hinausgehen? Kann es eine
grolere Vollkommenheit geben als diese: ,,auf immerdar vollkommen*“?

Was unendlich ist, braucht nicht wiederholt zu werden und kann es
nicht. Ein Akt von unendlichem Wert, die ein fiir alle Mal dargebrachte
Gabe des Lebens Jesu, macht auf immerdar die vollkommen, die ge-
heiligt werden.

27



Haben wir daher diese Vollkommenheit durch jene einzige Gabe
erreicht, so haben wir, als ein fiir alle Mal gereinigte Anbeter, kein
Gewissen mehr von Siinden. Wir kénnen in unserem tdglichen Wandel
irgendeine Siinde oder einen Fehltritt auf unserem Gewissen haben,
und dann muss gewiss BuBRe und Bekenntnis vor Gott stattfinden; denn
das ist der Weg, um fiir die gegenwartige Zeit die unterbrochene, prak-
tische Gemeinschaft mit Gott und der Seele wiederherzustellen. Das
ist die Waschung mit Wasser durch das Wort. Handelt es sich aber um
den Eintritt in das Heiligtum droben, so haben wir kein Gewissen mehr
von Siinden, denn alle unsere Siinden sind von Christus auf dem Kreuz
getragen und dort gerichtet worden; sie sind somit weggenommen und
konnen nicht wieder in Erinnerung gebracht werden. ,,Ihrer Stinden und
ihrer Gesetzlosigkeiten werde ich nie mehr gedenken.*

Gott hat dies erklart, und wir haben zwei Zeugen fiir diese Wahrheit: den
Sohn Gottes, der sich, nachdem Er sein Werk vollbracht hat, zur Rechten
Gottes gesetzt hat, und den Heiligen Geist. Der Herr gebe, dass wir diese
Vollkommenbheit, die wir in Thm haben, ,,fiir immerdar vollkommen ge-
macht®, vollig zu schédtzen vermdgen! Niemand, der wirklich die Trag-
weite dieser Worte versteht, kann von einer wiederholten Anwendung des
Blutes Christi oder von einem fiir die Siinde zu wiederholenden Opfer
sprechen. Dies alles ist beiseitegesetzt; das, was allein Bestand hat, ist
das einzige Opfer und die fiir immer andauernde Vollkommenheit. ,,Wo
aber eine Vergebung derselben [der Siinden und Gesetzlosigkeiten] ist,
da ist nicht mehr ein Opfer fiir die Siinde.“ Lasst uns unseren gesegneten
Platz innerhalb des Vorhangs einnehmen, dort, wo ,,wir Freimiitigkeit
haben zum Eintritt in das Heiligtum durch das Blut Jesu“.

28



4,

Es ist gut zu beachten, dass in keiner der Stellen, die wir bisher unter-
sucht haben, irgendwie von etwas die Rede ist, das wir zu erwerben ha-
ben. Was uns dargestellt wird, ist die Vollkommenheit, die das Teil von
jedem Kind Gottes ist. Ein solches mag ganz unmiindig sein und diese
Dinge nicht wissen; aber sie bestehen, sie sind eine Wirklichkeit und
gehoren ihm an. Wir sehen, dass diese Lehre gerade an solche gerichtet
ist, die Unmiindige waren, und dass sie ihnen mitgeteilt wurde, um sie
zur Vollkommenbheit zu fithren. Lasst uns aber zugleich auch beachten,
dass diese Vollkommenheit nicht in ihnen, sondern in Christus Jesus ist.

Wir haben auch gesehen, dass die Vollkommenheit in Christus in
direktem Gegensatz steht zum Gesetz, das nichts zur Vollendung ge-
bracht hat. Das menschliche Hohepriestertum hat gleichfalls nichts zur
Vollendung gebracht; aber unser grofer Hoherpriester hat das Werk der
Verséhnung vollkommen vollbracht, und jetzt, da Er vollendet ist, hat Er
sich zur Rechten der Majestdt in den Himmeln gesetzt und vermag voll-
kommen alle zu erretten, die durch Ihn Gott nahen, und Er wird es tun.

Unter dem Gesetz verbarg der Vorhang Gott dem Menschen, jetzt ist
der Vorhang zerrissen, und der einzig wahre Platz von jedem Kind Got-
tes ist innerhalb und nicht ausserhalb des Vorhanges. Und hinsichtlich
der Erl6sung war es unmoglich, dass der Tod Jesu, der von einem so ho-
hen Wert ist, nur eine unvollkommene Erlésung von beschrénkter Dauer
erwerben konnte; sie ist und muss vollkommen und ewig sein. Kostbare
und unschétzbare Gabe! Was das Gewissen betrifft, so vermochten die
Opfer des Gesetzes, wie wir gesehen haben, niemals den vollkommen
zu machen, der hinzunahte; aber das einmalige Opfer des Leibes Jesu
Christi, durch das wir geheiligt sind, macht uns auf immerdar voll-
kommen. Die Gnade erhebt sich somit weit {iber jeden menschlichen
Gedanken. Aber diese Wahrheit kann nur durch den Glauben, der sich
mit Ergebenheit vor dem Wort Gottes beugt, erfasst werden.

29



Vielleicht sagst du: ,,Das ist alles gut und wahr, aber werde ich, wenn
ich in einem Augenblick der Versuchung falle und siindige, nicht auf
einmal alle diese Vollkommenbheit, die ich in Christus besitze, verlie-
ren?“ Das ist es gerade, worin das Gesetz mangelhaft war; die Wieder-
holung des Opfers war bestdndig notig. Dies aber ist nicht der Fall bei
dem ein fiir alle Mal geschehenen Opfer des Leibes Christi. Von allen
christlichen Wahrheiten ist diese fiir die Seele der untriiglichste Priif-
stein, um zu wissen, ob man auf jiidischem oder christlichem Boden
steht. Denke ich an eine neue Besprengung des Blutes, so befinde ich
mich auf jiidischem Terrain, nicht auf dem der Vollkommenheit, die
durch das ein fiir alle Mal geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi
auf immerdar vollbracht ist. Alle, die durch Messen oder durch Wieder-
holung der Blutbesprengung einige Erleichterung fiir ihre Seele suchen,
stellen den Tod des Sohnes Gottes auf gleiche Hohe mit den Opfern
der Stiere und Bocke.

,»Aber“, konnte man weiter fragen, ,,was geschieht mit den Siinden
des Glaubigen?“ Alles wurde auf dem Kreuz geordnet.

,Wie, meine zukiinftigen Stinden?“ — Ich sollte niemals so sprechen
oder denken, als wenn ich in Zukunft Stinden begehen miisste.

,Das ist wahr; aber wenn ich siindige, so ist es doch fiir den jetzigen
Augenblick eine zukiinftige Stinde.“ — Ganz recht; aber waren in dieser
Hinsicht nicht alle unsere Siinden zukiinftig, als Christus auf dem Kreuz
starb, um sie zu tilgen? Ist Er nur fiir einige unserer Siinden oder fiir
alle gestorben? Vor allem war Er unser Stellvertreter in Bezug auf alle
unsere Siinden, die ohne Ausnahme zukiinftig waren. Alles, was unsere
Siinden betrifft, ist in der glorreichen Person dessen, der unseren Platz
eingenommen hat, geordnet, und zwar so vollig geordnet, dass wir
beziiglich unseres Gewissens auf immerdar vollkommen gemacht sind.
Dieses ein fiir alle Mal vergossene kostbare Blut reinigt uns von aller
Siinde. Und wenn wir im Licht wandeln, so wissen wir es. Wie wenige
geben diesem Opfer den gebiihrenden Platz! Gott sei gepriesen, dass

30



es seinen wahren Wert vor Thm hat! Er sieht das Blut und sagt: ,,Ihrer
Stinden und ihrer Gesetzlosigkeiten werde ich nie mehr gedenken. Wo
aber eine Vergebung derselben ist, da ist nicht mehr ein Opfer fiir die
Siinde.“ Wére es nicht so, waren nicht alle unsere Siinden auf Thn gelegt
worden, so hitte Er oftmals leiden miissen von Grundlegung der Welt an.

Man mag weiter fragen: ,,Wenn aber der Glaubige gestindigt hat, ist
dann der Heilige Geist nicht betriibt? Empfindet der Glaubige keinen
Schmerz in seiner Seele und eine Unterbrechung in seiner Gemeinschaft
mit Gott? Was muss er in diesem Fall, wenn er nicht zu einer neuen
Anwendung des Blutes Christi seine Zuflucht nehmen kann, tun?“

Er hat zu Gott, zu seinem Vater, zu gehen und seine Siinden zu be-
kennen; dies ist das einzige Mittel, Vergebung zu empfangen. ,,Wenn
wir unsere Siinden bekennen, so ist er treu und gerecht, dass er uns die
Siinden vergibt und uns reinigt von aller Ungerechtigkeit® (1. Joh 1,9).

Wenn jemand das Judentum verlassen und im Christentum seinen
Platz genommen hatte, indem er bekannte, an das ein fiir alle Mal ge-
schehene Opfer des Leibes Jesu Christi zu glauben, und dann freiwillig
die schreckliche Siinde beging, zu den verschiedenen von dem Gesetz
fiir die Stinde vorgeschriebenen Opfern zuriickzukehren, entdeckte er,
dass diese keinen Bestand mehr hatten, und dass es auf diesem Boden
keine Barmherzigkeit mehr gab, sondern ein furchtvolles, schreckliches
Erwarten des Gerichtes. Wir finden deshalb am Ende des 10. Kapitels
in Bezug hierauf die ernstesten Warnungen. Wie wichtig ist es deshalb,
Glauben, unerschiitterlichen Glauben an die fortdauernde Wirksamkeit
dieses einzigen, fiir die Siinde ein fiir alle Mal dargebrachten Opfers
zu haben! Es ist gewiss, dass es einmal dargebracht wurde, und nur um
uns zu ermutigen, durch den Glauben diese kostbare Wahrheit ohne
Zogern zu ergreifen, fithrt der Heilige Geist in Kapitel 11 die Wolke
von Zeugen, die Gott geglaubt haben, vor unsere Seele.

31



5.

Wenden wir uns jetzt zum 12. Kapitel unseres Briefes. Dort finden
wir den Wettlauf, den Wettlauf, mit dem die Menschen gewdohnlich
ihre Biicher iiber die Vollkommenheit beginnen, und mit dem Gott das
Seinige beendigt. Ist dies nicht beachtenswert? In allen Werken, die ich
tiber dieses Thema gelesen habe, habe ich zuerst den Wettlauf gefunden,
bald ldnger, bald kiirzer, aber immer in erster Linie. Die Vollkommen-
heit ist am Ende des Wettlaufs, sie ist sein Zweck. Welch ein Kontrast!
In diesem Brief sind zehn Kapitel dazu bestimmt, die Vollkommenbheit
Christi vor uns zu enthiillen und uns erkennen zu lassen, wie wir durch
sein Werk auf immerdar vollkommen gemacht sind; dann folgt ein Ka-
pitel, das die grolle Bedeutung zeigt, diese Dinge durch den Glauben
zu ergreifen, und erst dann kommen wir zu dem praktischen Wettlauf.
Die Methode Gottes ist die einzig richtige, alle anderen sind triigerisch.
Hast du daher bis jetzt der Heiligkeit auf einem verkehrten Weg nach-
zujagen gesucht, indem du ihr den Riicken gewandt hast, so ist es kein
Wunder, wenn du dich getduscht siehst.

Wenden wir uns nun zu dem Wettlauf. Er soll mit Ausharren gelau-
fen werden. Man kommt nicht ans Ende des Wettlaufs auf einmal, mit
einem Sprung durch einen Akt des Glaubens. Israel legte nicht in einer
Tagereise den Weg von Agypten nach Kanaan zuriick. Auch miissen
wir nicht (lasst uns das beachten!) einer auf den anderen blicken noch
auf uns selbst, sondern allein auf Jesus (s. V. 2). Wie gro8 war sein
Ausharren! Wie viel hat Er erduldet! Betrachten wir Ihn, wenden wir
unsere Blicke von allem anderen weg und nur auf Thn hin. Man sieht
oft, dass Personen, die die Heiligkeit bekennen, sich an menschliche
Systeme aller Art hdngen, in denen das Bose herrscht; sie setzen die
Systeme nicht beiseite, sie gehen nicht von ihnen aus und trennen sich
somit nicht von der Ungerechtigkeit. Ach, dies ist nicht der Wettlauf.
Denken wir mit Ernst daran. ,,Jeder, der den Namen des Herrn nennt,
stehe ab von der Ungerechtigkeit!“ (2. Tim 2,19). Ohne Zweifel ist der

32



Weg, auf dem wir Christus zu folgen haben, schmal und mit Dornen
besit, aber das Licht des Weges nimmt immer mehr zu, bis es vollkom-
men Tag ist. ,,Denn betrachtet den, der so grofen Widerspruch von den
Stindern gegen sich erduldet hat, damit ihr nicht ermiidet, indem ihr in
euren Seelen ermattet” (V. 3).

Es méchte nun jemand einwenden: ,,Wenn Gott uns innerhalb des
Vorhangs als Anbeter empfangt, die auf immerdar durch das ein fiir alle
Mal geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi vollkommen gemacht
sind, hat es dann nicht den Anschein, als ob Er leicht iiber unsere Siin-
den und Vergehungen hinweggehe? Ich weill wohl, dass Er sie auf dem
Kreuz vollig zugerechnet hat, aber ich meine, dass seine gegenwadrtige
Handlungsweise mit uns solche Gedanken hervorrufen kénnte.“

Das 12. Kapitel beantwortet diese Frage in der bestimmtesten Weise.
Zuerst mochte ich jedoch darauf aufmerksam machen, dass Gott uns
nicht mehr als Siinder, sondern als S6hne behandelt: ,,Denn wen der
Herr liebt, den ziichtigt er; er geillelt aber jeden Sohn, den er auf-
nimmt.“ Es ist wichtig, diesen Gegenstand, die véterliche Zucht, wohl
zu erwdgen. Sie ist hier vollig am Platz und findet auf jeden Sohn ihre
Anwendung. Was mich betrifft, so danke ich Gott, meinem Vater, fiir
alle Ziichtigungen, die Er an mir seit 40 Jahren ausgeiibt hat. Die va-
terliche Zucht ist ein weites Feld; ihre Erforschung ist fiir die Kinder
Gottes von grollem Nutzen.

Unsere Stellung in einer ununterbrochenen Vollkommenheit in Chris-
tus mittels des einzigen Opfers, das Er selbst dargebracht hat, darf nicht
mit der praktischen Heiligkeit verwechselt werden. Ein Christ kann sich
nicht mit der Bitte an Gott wenden, auf immerdar vollkommen gemacht
zu werden. Er ist es; es ist eine geschehene Tatsache, die unmoglich
wiederholt werden kann; denn eine immerwahrende, ununterbrochene
Vollkommenheit kann nicht erneuert werden. Unser groer Hoherpries-
ter hat das Werk, das uns fiir immer in diese Vollkommenbheit eingefiihrt
hat, vollbracht. Aber der Christ kann der praktischen Heiligkeit nicht

33



genug nachjagen; er kann nicht genug die Hilfe Gottes anflehen, um
in Heiligkeit zu wandeln. Diese Heiligkeit ist der Zweck, den der Va-
ter bei aller Zucht, die Er an uns ausiibt, zu erreichen sucht. Sie ist zu
unserem Nutzen, ,,damit wir seiner Heiligkeit teilhaftig werden®, und
,danach® gibt sie ,die friedsame Frucht der Gerechtigkeit denen, die
durch sie geiibt sind*.

Nachdem wir erkannt haben, was die Vollkommenheit in Christus ist,
oder nachdem wir zu ihr fortgeschritten sind und dann gesehen haben,
welchen Zweck Gott im Auge hat, wenn Er uns ziichtigt, wie passend
erscheinen uns dann die folgenden Ermahnungen: ,,Jagt dem Frieden
nach mit allen und der Heiligkeit, ohne die niemand den Herrn schauen
wird.“ Man kann die gottliche Ordnung nicht umstofen. Wir sollten
nicht damit anfangen, der Heiligkeit in der Absicht nachzujagen, um
durch sie zur Vollkommenheit in Christus zu gelangen. Wir miissen
zuerst den gesegneten Platz, der uns innerhalb des Vorhangs, als auf
immerdar vollkommen gemacht, gegeben ist, kennen und durch den
Glauben eingenommen haben, und dann muss als das Mall der Hei-
ligkeit, dem wir fleilig nachzustreben haben, Gott selbst und nichts
Geringeres vor der Seele stehen.

Gott sei gepriesen fiir die Klarheit seines Wortes! Wenn Er so vor der
Seele steht, wird man nicht Menschen folgen, sondern mit denen, die
im Licht seiner Gegenwart wandeln, seinen Weg gehen. Was bedeutet
es, der Heiligkeit nachzujagen? Es bedeutet nicht nur, siegreich iiber
unsere Begierden zu sein, obwohl dies, Gott sei Dank!, auch wahr ist,
sondern sich wirklich von jeder Art des Bésen zu trennen. Es wird ohne
Zweifel viel kosten, aber wenn wir aufrichtig sind, so wird der Herr uns
beistehen und uns von allem befreien, was einer heiligen Gemeinschaft
mit Thm hinderlich ist. Der glidubige Uberrest der Juden war berufen,
aus dem Lager des Judentums hinauszugehen, zu Christus hin, seine
Schmach tragend. Die Person eines verworfenen Christus aulSerhalb
der religiosen Welt war damals wie heute der Priifstein einer wirklichen
Treue. Wenn man die sieben Sendschreiben in der Offenbarung, die an

34



die Versammlungen gerichtet sind und die allmdhliche Entwicklung
der Geschichte der Christenheit beschreiben (s. Off 2.3), mit Aufmerk-
samkeit liest, so sieht man, dass Thyatira ein genaues Gemadlde des
Zustandes der romischen Kirche liefert, wihrend Sardes seinerseits
mit ebenso viel Wahrheit den Zustand der protestantischen Kirchen
schildert. Aber in Philadelphia haben wir einen kleinen, schwachen
Uberrest, der auBerhalb des Lagers versammelt ist und der Person
des Herrn Jesus, ,des Heiligen und Wahrhaftigen“, anhdngt. Kann
uns dies ohne allen Eindruck lassen? Wissen wir nicht, dass sich die
Christenheit, papistisch oder protestantisch, in diesem traurigen und
beschdmenden Zustand befindet, wo sie von der Wahrheit Gottes ab-
gewichen ist? Inmitten dieser Verwirrung ist Jesus, der kostbare Jesus,
durch den Geist Gottes vor uns gestellt, und wenn wir der Heiligkeit
nachzujagen begehren, so miissen wir Thm folgen. , Lasst uns zu ihm
hinausgehen, seine Schmach tragend.

Fern ist mir der Gedanke, ein einziges Wort zu schreiben, das dazu
dienen konnte, einen aufrichtigen und ernsten Wunsch nach Heiligkeit
zu schwiéchen. Ich wiinsche vielmehr, vom Grund meines Herzens auf
ihrer Notwendigkeit zu bestehen; Gott ist mein Zeuge. Aber es ist notig,
dass der wahre Gegenstand vor uns sei, und dies ist Christus aulferhalb
des Lagers.

6.

Nachdem wir somit in der Kiirze diesen Brief iiber die christliche
Vollkommenheit durcheilt haben, und ich hoffe, dass diese Zeilen dem
Leser eine einfache Anleitung méchte ich im zweiten Teil dieser kleinen
Schrift die Aufmerksamkeit auf andere Stellen des Wortes Gottes len-
ken, die dieses so tiberaus wichtige Thema behandeln. Ich werde dabei
hauptséachlich zwei Dinge ins Auge fassen: unsere Stellung vor Gott in
Christus und Christus in uns, unseren praktischen Zustand. Diese zwei

35



Dinge gehen in der Schrift stets zusammen; sind wir in Christus, so ist
Christus in uns. Jedoch sind sie nie vermengt, sondern sorgféltig von-
einander unterschieden. Beschéftigen wir uns zuerst mit dem, was der
Brief an die Rémer iiber dieses Thema sagt.

In erster Linie heilt es in Bezug auf die Stellung: ,,Alle haben ge-
siindigt und erreichen nicht die Herrlichkeit Gottes“ (Kap. 3,23). Dies
bezieht sich sowohl auf die Nationen ohne Gesetz als auch auf die Juden
unter dem Gesetz. Somit kann also, weil alle gesiindigt haben, niemand
auf dem Boden des Gesetzes vor Gott bestehen. Der Mensch ist schul-
dig, und infolgedessen kénnen ihn Gesetzeswerke nicht rechtfertigen.

,Jetzt aber ist, ohne Gesetz, Gottes Gerechtigkeit offenbart worden.*
Die Gerechtigkeit Gottes kann nur vollkommen sein wie alles, was von
Ihm ist. Wie ist nun diese Gerechtigkeit in Bezug auf den Menschen
offenbart worden, da er doch schuldig und unter Gericht ist? Die Ant-
wort ist sehr einfach. In der Verséhnung durch das Blut Jesu, der das
Gesetz und die Propheten Zeugnis geben. Dieser kostbare Erloser ist
somit wiederum vor uns gestellt. Betrachten wir das Kreuz unseres an-
betungswiirdigen Herrn. Was sehen wir da? Eine unendliche Person,
ein Opfer von unendlichem Wert. Dies ist es, was die vollkommene
Gerechtigkeit Gottes erweist, wenn Er die Siinden der alttestamentli-
chen Heiligen unter seiner Nachsicht hingehen lief, und was auch jetzt
seine vollkommene Gerechtigkeit zeigt, wenn Er den rechtfertigt, der
des Glaubens an Jesus ist (s. Rom 3,25.26). Ja, auf dieser Grundlage ist
Gott gerecht gewesen, als Er David und Abraham Gerechtigkeit zurech-
nete. Sie glaubten Gott, und es wurde Ihnen zur Gerechtigkeit gerechnet
(s. Kap. 4,4-6). ,,Es ist aber nicht allein seinetwegen geschrieben, dass
es ihm zugerechnet worden ist, sondern auch unsertwegen, denen es
zugerechnet werden soll, die wir an den glauben, der Jesus, unseren
Herrn, aus den Toten auferweckt hat, der unserer Ubertretungen wegen
hingegeben und unserer Rechtfertigung wegen auferweckt worden ist*
(V. 23-25).

36



Hier haben wir die beiden Tatsachen, von deren Wert unsere Stellung
vor Gott hinsichtlich unserer Siinden abhéngt. ,,Er ist unserer Uber-
tretungen wegen hingegeben.“ War dies ein vollkommenes oder ein
unvollkommenes Opfer? Lasst es uns gut beachten, es ist nicht ein
durch uns, sondern fiir uns vollbrachtes Werk, ein vollkommenes Werk,
vollkommen durch den, der vollkommen ist, durch den Sohn Gottes,
ein Werk, das so vollkommen sein muss, wie Gott selbst ist. Gott hat es
als solches anerkannt und erklart; denn Er hat Christus aus den Toten
auferweckt. Er ist ,,unserer Rechtfertigung wegen auferweckt worden“.
Ist dies nicht etwas Vollkommenes? Wir sind fiir immer von unseren
Siinden freigesprochen, die Ihm zugerechnet und auf Ihn gelegt wurden.
Jetzt sehen wir diesen verherrlichten Menschen zur Rechten Gottes sit-
zen. Konnte Er in einer vollkommeneren Stellung sein? Gewiss nicht!
Nun ist Er aber unserer Rechtfertigung wegen auferweckt worden, fiir
uns, die wir an den Gott glauben, der Thn aus den Toten auferweckt hat.
Gott sagt es, und ich glaube es. Wir werden hier als das betrachtet, was
Jesus droben ist.

,Da wir nun gerechtfertigt worden sind aus Glauben, so haben wir
Frieden mit Gott durch unseren Herm Jesus Christus“ (Kap. 5,1). Ist
dieser Friede vollkommen oder nicht? Alles ist von Gott und kann nicht
unvollkommen sein. Er hat seinen Sohn unserer Ubertretungen wegen
hingegeben, Er hat IThn unserer Rechtfertigung wegen auferweckt; somit
ist der Friede, der Thm angehort, Ihm, der einmal unsere Siinden als
unser heiliger Stellvertreter getragen hat, ja, dieser Friede ist und muss
unser Friede sein. Kann sein Friede vollkommener sein? Nein; ebenso
wenig kann unser Friede vollkommener sein.

Ich kann von Gott nicht begehren, gerechtfertigt zu werden, ich bin
es. Ebensowenig kann ich um Frieden mit Gott bitten, ich habe ihn.
Ich kann darum bitten, dass der Friede Gottes mein Herz bewahrt; aber
wenn ich um den Frieden mit Gott bitte oder wenn ich flehe, dass dieser
Friede vollkommen sein mdchte, so ziehe ich dadurch das Zeugnis Got-
tes, das erklart, dass der Friede gemacht ist, in Zweifel. Der Wert des

37



gottlichen Blutes Jesu ist so grof3, dass zwischen den Glaubigen und
Gott keine Schuld mehr vorhanden ist. Ohne dieses Werk Christi kénn-
ten wir in der Gegenwart Gottes nicht bestehen; eine ewige Verdammnis
wiirde unser Los sein. Jetzt aber haben wir einen vollkommenen Frieden
mit Gott, selbst bei der vollstandigsten Offenbarung dessen, was Er ist.

Der Apostel besteht in dem vorliegenden Brief auf diesem Punkt und
stellt ihn auf die entschiedenste Weise fest, bevor er mit einem einzigen
Wort von der praktischen Heiligkeit spricht. Welch einen vollkom-
menen Zugang finden wir auch, nicht durch menschliche Vermittler
noch durch Gefiihle, sondern durch den Glauben, zu dieser Gunst oder
Gnade, in der wir stehen, und riihmen uns in Hoffnung der Herrlichkeit
Gottes (s. V. 2).

Wenn wir diese kostbare Wahrheit kennen, wenn wir sie aus Gnaden
empfangen haben, riihmen wir uns selbst der Triibsal und sind versiegelt
mit dem Heiligen Geist. ,,Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere
Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist“ (s. V. 3-5). Stehst
du, lieber Leser, gleich einem Juden von damals, noch fern und bittest
Gott um den Besitz dieser Dinge? Oder bist du nahegebracht und kannst
fiir diese Segnungen, die alle von Gott sind, danken?

Die Vollkommenheit in Christus ist hier in einer solchen Fiille ge-
zeigt, dass die Worte fehlen, sie auszudriicken. Vom neunten Vers bis
zum Ende des Kapitels wiederholt der Apostel verschiedene Male das
Wortchen ,,viel mehr®. Lesen wir die Verse 9 und 10. Welch eine voll-
kommene Liebe vonseiten Gottes tritt uns darin entgegen! ,,Viel mehr
nun, da wir jetzt durch sein Blut gerechtfertigt sind, werden wir durch
ihn gerettet werden vom Zorn. Denn wenn wir, da wir Feinde waren,
mit Gott versohnt wurden durch den Tod seines Sohnes, so werden wir
viel mehr, da wir versohnt sind, durch sein Leben gerettet werden.*

Ist das nicht eine vollkommene Liebe? Wire sie nicht vollkommen
gewesen und hétte das Opfer Christi uns nicht von allen unseren Siin-
den erlost, wire noch die Moglichkeit vorhanden, dass wir verloren

38



gehen konnten, wie traurig wiirde unser Los sein! Aber hier gibt es
keine solche Unvollkommenheit. Glaubst du an diese vollkommene
Liebe Gottes? Wenn du es tust, wirst du zu einer volligen Freude in
Gott gefiihrt werden. ,,Nicht allein aber das, sondern wir rithmen uns
auch Gottes durch unseren Herrn Jesus Christus, durch den wir jetzt
die Versohnung empfangen haben.“ So schliet der erste Teil unseres
Briefes. Wir sind vollkommen gerechtfertigt von unseren Siinden; wir
haben vollkommenen Frieden mit Gott und freien Zugang zur Gnade;
wir sind versiegelt mit dem Heiligen Geist; die vollkommene Liebe
Gottes ist uns nicht nur offenbart, sondern sie ist ausgegossen in unsere
Herzen; wir sind vollig sicher, dass der, der uns errettet hat, uns bis ans
Ende erretten wird, und somit freuen wir uns in Gott.

Lasst uns beachten, dass in all diesem nicht von einem Fortschreiten
gesprochen wird; es ist die gesegnete Stellung, die das Teil von jedem
Christen ist. In Bezug auf die Siinden ist alles vollkommen geordnet.
Doch lasst uns jetzt ein Wort iiber die Siinde reden. Vielleicht wird
der eine oder andere meiner Leser fragen: ,,Gibt es denn {iberhaupt
einen Unterschied zwischen der Siinde und den Siinden?“ Gewiss;
es ist ein groer Unterschied zwischen den Siinden, die wir begehen,
und der siindhaften, gefallenen Natur, dem fleischlichen Sinn, der die
Quelle und der Anlass zu den Siinden ist. Es ist die Siinde, nicht die
Siinden, die durch einen Menschen, Adam, in die Welt gekommen ist,
und ,,ist so der Tod zu allen Menschen durchgedrungen, weil sie alle
gesiindigt haben®. Lesen wir das 5. Kapitel des Briefes an die Romer
von Vers 12-21 und wir werden finden, dass, so viel Schlechtes auch
durch den ersten Adam in die Welt gekommen ist, doch noch viel mehr
Gutes durch Christus, den zweiten Menschen, fiir alle, die in IThm sind,
hervorgebracht worden ist. Durch Adam sind die Siinde und der Tod
gekommen, durch Christus das ewige Leben und eine auf immerdar
bestehende Gerechtigkeit geworden.

Mochten unsere Augen stets auf Christus ruhen, aber auf Thm als
auferweckt aus den Toten! Er, der Ewige, ist fiir uns durch den Tod ge-

39



gangen, um der Anfang einer neuen Schopfung Gottes zu sein. Somit
sind wir gerechtfertigt und haben das ewige Leben, und dieses uns
mitgeteilte Leben ist jenseits und auBerhalb des Bereiches des Todes
in einer Gerechtigkeit, die fiir immer besteht, einer vollkommenen
Gerechtigkeit. Wir begegnen hier also aufs Neue einer gottlichen Voll-
kommenheit. Kann es ein vollkommeneres oder hoheres christliches
Leben geben als dieses Auferstehungsleben? Das ewige Leben in der
Auferstehung ist das Teil eines jeden wahren Christen, eines jeden,
der ,,aus dem Tod in das Leben iibergegangen“ ist. Richten wir unsere
Augen auf den Heiligen und Hocherhobenen, auf Christus, der aufer-
standen ist und zur Rechten Gottes sitzt. Das Leben, das Er besitzt, ist
das unsrige. Konnte ein hoheres Leben gefunden werden? Er ist aus den
Toten auferweckt worden, um unsere Gerechtigkeit zu sein; Er ist es
fiir alle, die glauben; Er ist es fiir immer, und diese Gerechtigkeit bleibt
unverdnderlich dieselbe. Kann es eine vollkommenere Gerechtigkeit
geben? Konnte ein herrlicheres Kleid zu unserer Bedeckung gefunden
werden? Gibt es etwas, was das Vortrefflichste noch iibertreffen konnte?

Vielleicht méchte mancher meiner Leser durch die Behauptung, dass
ein einziges Opfer, weil es vollkommen ist, unsere Siinden vollig getilgt
hat und dass wir fiir immer gerecht in Christus sind, zu der besorgten
Frage veranlasst werden: ,,Ist bei einem solchen Gedanken keine Gefahr
da, dass wir in Sorglosigkeit hinsichtlich der Siinde fallen? Kénnten
wir nicht dahin gebracht werden, zu sagen: ,Lasst uns in der Siinde
verharren?‘“

Man lese mit Aufmerksamkeit Kapitel 6, und die Schwierigkeit wird
verschwinden. Dieses Kapitel zeigt uns, wie toricht es wire, zu denken,
dass die Gnade uns erlaube, in der Siinde zu verharren. Gott bewahre
uns vor einem solchen Gedanken! ,,Oder wisst ihr nicht, dass wir, so
viele auf Christus Jesus getauft worden sind, auf seinen Tod getauft
worden sind?“ (V. 3)? Mit Christus der Siinde gestorben zu sein, ist
die wahre Stellung aller Christen, und dies wird durch das Begraben in
der Taufe versinnbildlicht. Werden verstorbene Personen in der Siinde

40



verharren? Das aber ist der Platz, der uns zuteilgeworden ist: gestorben
mit Christus, auferweckt mit Christus.? Im Tod hat das Alte sein Ende
gefunden; in dem auferstandenen Christus ist alles neu geworden. Alle
Christen sollten wissen, ,,dass unser alter Mensch mitgekreuzigt ist,
damit der Leib der Siinde abgetan sei, dass wir der Siinde nicht mehr
dienen“ (V. 6). Oder sind es nicht alle Christen, die sagen kdnnen:
,unser alter Mensch ist mitgekreuzigt?“ Wer aber hat den alten Men-
schen gekreuzigt, und wie ist dies geschehen? Sicherlich geschieht es
nicht durch einen Akt des Glaubens, sondern es ist Gott, der so meine
Siinde, meinen alten, fleischlichen Menschen, in der Person des gott-
lichen Stellvertreters gerichtet hat. ,,Er wurde fiir uns zur Siinde ge-
macht.“ Wenn wir aber an Thn glauben, so macht uns dieser Glaube mit
Thm eins. Das Gericht Gottes ist nicht nur iiber unsere Siinden, sondern
auch tiiber uns selbst ergangen; und hiervon ist die Taufe das Sinnbild.

Hiiten wir uns daher, das Kreuz beiseitezusetzen, indem wir aus allem
einen personlichen Akt machen. Auf dem Kreuz sehen wir das gerechte
Gericht Gottes iiber unser stolzes und siindhaftes Ich. Dort bin ich mit
Christus gekreuzigt, und dadurch, dass wir diese Kreuzigung als unser
gerechtes Gericht anerkennen, rechtfertigen wir Gott. Und wenn wir
diese Stellung: ,,der Siinde gestorben®, in die alle Christen versetzt
sind, eingenommen haben, so haben wir in diesem Sinn ,,das Fleisch
gekreuzigt samt den Leidenschaften und den Begierden“ (Gal 5,24).
Wie konnten wir noch darin wandeln? Fern sei uns ein solcher Gedanke!

Ich bitte jeden Leser dringend, das vorliegende, kostbare Kapitel mit
aller Aufmerksamkeit zu lesen. Das Verstdandnis seines Inhalts ist fiir
einen heiligen Wandel von héchster Bedeutung. Jeder Vers, ja, jeder
Ausdruck ist gut zu beherzigen. Ist darin von unserem wirklichen
Zustand die Rede? Augenscheinlich nicht, denn dann wiirde es nicht
notwendig sein, uns zu ermahnen: ,,So auch ihr, haltet dafiir, dass ihr

2 Unsere Auferweckung mit Christus ist jedoch nicht Gegenstand der Belehrung des Romerbriefes; sie
wird in den. Briefen an die Epheser und Kolosser behandelt.

41



der Siinde tot seid, Gott aber lebend in Christus Jesus® (V. 11). Wenn
wir den Herrn sehen und Thm in der Herrlichkeit gleich sein werden, in
einer menschlichen Natur ohne Siinde, dann werden wir uns nicht der
Siinde fiir tot zu halten haben, wir werden es wirklich sein.

Die Annahme, dass der Glaubige in sich selbst rein und in einem siind-
losen Zustand sei, ist falsch. Denn gleich nach den oben angefiihrten
Worten lesen wir: ,,Also herrsche nicht die Siinde in eurem sterblichen
Leib ...“ (s. V. 12-14). Wenn der Glaubige in sich selbst rein und ohne
Stinde wiére, so hdtten diese Ermahnungen iiberhaupt keinen Sinn. Es
ist ein verhdngnisvoller Irrtum, wenn in unseren Tagen gelehrt wird,
dass unsere alte fleischliche Natur durch irgendein Mittel von der Siinde
gereinigt werden konnte: ,,Was aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch,
und was aus dem Geist geboren ist, ist Geist“ (Joh 3,6). Die Lehre von
den beiden Naturen ist sehr wichtig. Die alte Natur ist nie verdndert oder
verbessert worden; sie wurde vielmehr vor Gott auf dem Kreuz gerichtet
und in dem Grab Christi begraben. Und somit ist unsere Stellung ganz
und gar die eines Auferweckten in Christus.

Vielleicht mochte das soeben Gesagte bei manchem die Vermutung er-
wecken, dass ich den verzweiflungsvollen Kampf in der zweiten Hélfte
von Romer 7 fiir die wahre christliche Erfahrung hielte. Ich bin weit da-
von entfernt, aber ebenso wenig glaube ich, dass es die Erfahrung einer
nicht wiedergeborenen Seele ist; denn das wiirde heillen, dass ein nicht
wiedergeborener Mensch Gefallen am Gesetz des HERRN haben konne.

Dieser Abschnitt beschreibt uns den hoffnungslosen Kampf einer
lebendig gemachten Seele, die sich unter dem Gesetz befindet und in
diesem Zustand die Verantwortlichkeit fiihlt, das Gesetz zu halten; auch
wiinscht sie es mit ganzem Ernst, hat aber nicht die Kraft dazu. Die
Tatsache, dass diese Frage in einem so vorgeriickten Teil des Briefes
behandelt ist, hat mich oft verwundert. Aber man sieht daraus, dass
jemand die Vergebung und die Rechtfertigung kennen kann, bevor er
diese feierlichen Unterweisungen gelernt hat.

42



Man konnte nun fragen: ,,Wenn dies nicht die christliche Erfahrung
ist, woher kommt es denn, dass so viele Christen sich in diesem Zustand
befinden?“ Die einfache Antwort ist: Sie sind unter Gesetz, als wenn sie
noch im Fleisch wéren, und hoffen vergeblich, fahig zu sein, das Gesetz
zu halten. Ist diese Erfahrung eine wirkliche und tiefe Erfahrung, so ist
sie fiir die Seele sehr heilsam, wenn die Befreiung eintritt. Wir miissen
unser ganzliches Unvermogen kennenlernen.

Das 7. Kapitel enthélt die Rechte und Forderungen des Gesetzes an
jemanden, der gdnzlich unfdhig ist, dem Gesetz Geniige zu leisten.
Was ich hasse, iibe ich aus; es gibt in mir elendem Menschen weder
Kraft noch Hilfe. Wenn ich aber verstehe, dass ich durch den Leib des
Christus dem Gesetz getttet und so von ihm befreit bin (s. V. 4), wenn
ich erkenne, dass ich losgemacht bin von dem, in dem ich festgehalten
wurde, dann finde ich die Befreiung und ich ,,danke Gott durch Jesus
Christus, unseren Herrn“.

Wenn ich nun auf diesem Weg zur vollkommenen Befreiung in Chris-
tus gelangt bin, ist dann das Fleisch (ich meine das alte ,,Ich“, meine
alte Natur) besser, als es vorher war? Nicht im Geringsten, denn gleich
nach jenem Ausruf des Dankes, mit dem die Befreiung begriiflt wird,
lesen wir: ,,Also nun diene ich selbst mit dem Sinn dem Gesetz Gottes,
mit dem Fleisch aber dem Gesetz der Siinde.“

Warum wird das nach der Befreiung gesagt? Damit wir nicht dem
Gedanken Raum geben, dass es irgendeine innere Reinigung der alten
Natur geben kann. Ich habe sie als gestorben zu betrachten und stets in
der Furcht des Herrn zu wandeln; denn wenn das Fleisch tétig ist, selbst
in einem wirklich befreiten Glaubigen, so ist es Siinde, und wenn es
nicht wirkt, so ist es doch vorhanden und ist immer das Fleisch. Doch
leider straucheln wir alle, obwohl wir es nicht sollten, und wenn wir,
die wir befreit sind, ,,sagen, dass wir keine Siinde haben, so betriigen
wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns“ (1. Joh 1,8).

43



Es wiirde jedoch verkehrt sein, hieraus den Schluss zu ziehen, dass es
dann auch irgendwelche Verdammnis fiir uns geben miisse. Der erste
Vers von Kapitel 8 belehrt uns, dass es ,,keine Verdammnis fiir die, die
in Christus Jesus sind, gibt. Er zeigt die Stellung von jedem wahren
Christen. Kann es eine vollkommenere Stellung geben?

,»Wie kann dies sein®, fragst du vielleicht, ,,wenn die alte Natur, die
immer in uns ist, Stinde ist?“

Sie ist und bleibt es, das ist wahr. Denn wenn es nicht so wiére, wie
konnte sie es sich geliisten lassen? Sie muss Siinde sein, weil von dem
Augenblick an, wo sie zu wirken beginnt, Siinden da sind.

»Aber wie kann es dann trotzdem keine Verdammnis geben?“

Unter dem Gesetz wére dies freilich unmdoglich gewesen. ,,Denn das
dem Gesetz Unmogliche, weil es durch das Fleisch kraftlos war, tat Gott,
indem er, seinen eigenen Sohn in Gleichgestalt des Fleisches der Siinde
und fiir die Stinde sendend, die Siinde in dem Fleisch verurteilte* (V. 3).
Hieraus ersehe ich deutlich, dass es fiir die, die in Christus Jesus sind,
keine Verdammnis gibt, denn iiber alles wurde das Gericht auf dem
Kreuz vollzogen; sowohl iiber die Siinde als auch iiber die Siinden.
Wenn aber alles in Thm gerichtet worden ist, so gibt es jetzt nichts mehr
zurichten, das nicht schon gerichtet wére. Welch eine Befreiung fiir die
Seele! Die Stellung des Menschen in Christus ist absolut vollkommen:
Es gibt nichts zu richten.

,Wie? Selbst nicht meine Siinden?“

Nein; sie sind vollig gerichtet in der Person meines heiligen Stellver-
treters, des Sohnes Gottes.

,und bringt auch die Siinde im Fleisch nicht die Verdammnis auf
mich?“

Nein, auch sie ist gerichtet. Gestorben mit Christus, auferweckt mit
Christus, keine Verdammnis in Christus, das ist die christliche Voll-
kommenbheit.

44



Betrachten wir jetzt den Zustand des Glaubigen.

Was hat ihn zu einem heiligen Leben oder Wandel beféhigt? Welche
Kraft wurde ihm dazu verliehen? Die Antwort ist: ,Denn das Gesetz
des Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich frei gemacht von
dem Gesetz der Siinde und des Todes.“

Es ist eine unbestreitbare Tatsache, dass wir nicht in Christus sein
konnen, ohne dass Christus in uns ist. Im Fleisch haben wir keine Kraft,
wohl aber in Christus; es ist Christus in uns, der alle Kraft darreicht.
Doch beachten wir gut: Es ist nicht gesagt, dass ich von der Siinde be-
freit bin, sondern von dem Gesetz der Siinde und des Todes. Das Gesetz
der Siinde hielt mich gefangen, ich war ohne Kraft; aber das Gesetz
des Geistes des Lebens teilt mir eine unendliche Kraft mit. Es ist das
Gesetz dieses Geistes selbst, das den Sieg gibt.

Lesen wir die Verse 8-14; ist ihr Inhalt nicht von gréSter Wichtigkeit?
Die Tatsache, dass der Heilige Geist in uns wohnt, gibt uns nicht nur
eine gegenwartige Kraft, um in der Heiligkeit zu wandeln, sondern sie
sichert uns auch, obwohl der Leib der Siinde wegen noch unter dem
Urteil des Todes ist, die Auferstehung unseres Leibes. Dies ist aber
nicht nur wahr fiir einige Kinder Gottes, sondern fiir alle. ,,Wenn aber
jemand Christi Geist nicht hat, der ist nicht sein.*

,Wenn ich aber meine alte, siindige Natur noch habe, kann dann der
Geist Christi in mir wohnen? Ich dachte, der Heilige Geist kénnte erst
dann Wohnung in mir machen, wenn ich unbedingt rein von Siinde bin.*

Wenn dem so wire, konnte dann der Heilige Geist in irgendjemandem
auf der Erde wohnen aufer in dem heiligen Sohn Gottes, der allein ohne
Siinde war? Aber es steht geschrieben: ,,Denn das Fleisch begehrt gegen
den Geist, der Geist aber gegen das Fleisch; denn diese sind einander
entgegengesetzt, damit ihr nicht das tut, was ihr wollt“ (Gal 5,17).
Man kann diese Worte nicht auf Christus anwenden, wohl aber auf die
Glaubigen. Diese einander entgegengesetzten Dinge finden sich in ein
und derselben Person, in jedem Kind Gottes auf der Erde, so dass wir

45



hinsichtlich unseres Zustandes Christus in seiner fleckenlosen Reinheit
nicht gleichen. Wir werden Ihm gleich sein, wenn wir Ihn sehen werden;
gliickselige Hoffnung! ,Jeder, der diese Hoffnung zu ihm hat, reinigt
sich selbst, wie er rein ist“ (1. Joh 3,3). Es wird nicht gesagt: ,,ist rein,
wie er rein ist“, sondern: ,reinigt sich“. Die ganze Heilige Schrift ist
tiberall mit sich selbst in Ubereinstimmung; Irrtum ist vollig bei ihr
ausgeschlossen. An keiner Stelle gibt sie Anlass zu dem Gedanken,
dass einige Glaubige einen Zustand erreichen konnen, in dem sie so
rein sind wie Christus selbst.

,Es wird mir schwer, zu verstehen, wie der Heilige Geist bei einer
siindigen Natur wohnen kann. Ich dachte, dass diese Natur plétzlich
oder stufenweise in eine heilige Natur umgewandelt werden miisse,
bevor der Heilige Geist darin Wohnung machen kdnne.“

So denken viele. Auch hort man es wohl in dieser Weise ausdriicken:
Wir miissen von uns selbst leer sein und dann wird der Heilige Geist
diese Leere ausfiillen. Aber wo findet man etwas Derartiges in der
Schrift?

Wenden wir uns noch einmal zu Hebréder 10,14.15 zuriick. An jener
Stelle bezeugt der Heilige Geist nicht, dass unsere alte Natur gereinigt
ist, wohl aber bezeugt Er den unendlichen Wert des Blutes Christi.

Wir finden in Bezug auf die vorliegende Frage ein sehr treffendes
Vorbild in der Reinigung des Aussédtzigen in 3. Mose 14,12-17. Das
Blut wurde auf ihn gesprengt und das Ol auf das Blut. Ebenso sind wir
durch den Glauben an Christus mit seinem Blut besprengt, die Siinde
und die Stinden sind in Thm gerichtet, und aus diesem Grund sieht Gott
sie nicht mehr. Er sieht das Blut, und der Geist Gottes, von dem das Ol
im Alten Testament ein Vorbild ist, kann dann in uns bleiben bis ans
Ende. Dies ist eine wichtige und kostbare Wahrheit. Wenn es moglich
wadre, dass wir zu gewissen Zeiten den Geist Christi nicht hétten, so
wadren wir nicht sein.

46



Viele mogen fiirchten, dass diese Lehre zu einer groen Nachlassig-
keit und zu einem Mangel an Heiligkeit fiihrt; und doch ist gerade das
Gegenteil der Fall. Das ununterbrochene Innewohnen des Heiligen
Geistes ist das einzige Mittel und die wahre Kraft zu einem heiligen
Wandel. Der Apostel bedient sich gerade dieser Wahrheit, um die
Glaubigen in Korinth, die in Gefahr waren, in eine schreckliche Siinde
zu fallen, zu warnen. ,,Wisst ihr nicht“, sagt er ihnen, ,,dass euer Leib
der Tempel des Heiligen Geistes ist, der in euch wohnt, den ihr von
Gott habt?“ (1. Kor 6,19). Dies ldsst uns ohne Entschuldigung. Niemals
sind wir gezwungen, uns von der Siinde {iberwinden zu lassen; denn
wir verfiigen iiber eine unendliche Kraft, iiber den Heiligen Geist, der
ewig in uns wohnt: ,Wandelt im Geist, und ihr werdet die Lust des
Fleisches nicht vollbringen® (Gal 5,16). Alle unsere Wiinsche, Vorsétze
und Anstrengungen sind nutzlos; wenn wir uns auf diesen Boden stel-
len und auf Fleisch vertrauen, so wird frither oder spater die Siinde die
Oberhand gewinnen. Christus allein gebiihrt der ganze Ruhm unserer
Befreiung. Niemals werden wir siegen, bevor wir anerkannt haben, dass
in uns keine Kraft zum Kampf ist. Verlieren wir diese beiden Tatsachen
nicht aus dem Auge: Alle unsere Siinden und die Siinde wurde auf dem
Kreuz gerichtet; Gott kennt den Wert des Blutes, das dort vergossen
wurde. Und um dieses Blutes willen wohnt der Heilige Geist jetzt und
zu aller Zeit in uns.

Maogen wir stets im Bewusstsein dieser kostbaren Tatsache wandeln,
indem wir sie durch den Glauben ergreifen; denn es sind Wirklichkeiten,
die uns gehoren, wenn wir des Herrn sind. Doch hiiten wir uns, durch
unseren Wandel den Heiligen Geist zu betriiben, ,,durch den ihr versie-
gelt worden seid auf den Tag der Erlosung®. Ach, wie oft ist dies der Fall
in den Tagen der Weltlichkeit, in denen wir leben. Wir verwirklichen die
praktische Heiligkeit in dem MaR, wie wir im Geist wandeln. ,,Denn so
viele durch den Geist Gottes geleitet werden, diese sind S6hne Gottes*
(R6m 8,14). Der Heilige Geist wird uns gewiss nicht in die Kreise der
Welt einfiihren, die den Sohn Gottes verworfen und gehasst hat. Alles,

47



ja, alles, was von dieser Welt ist, muss verlassen werden. O, mochte dies
nicht nur in Worten geschehen, sondern mochten wir in einfaltiger Ab-
hdngigkeit von dem Heiligen Geist ruhen, einzig und allein den Willen
Gottes zu tun! Und wenn wir bereit sind, so im Geist zu wandeln, wird
es ohne Zweifel vieles zu verlassen geben, was in dem fleischlichen
Willen des Menschen seine Quelle hat. Es ist der Geist Gottes, der in
unserem Herzen den Wunsch nach einer ganzen Widmung fiir Gott
wachruft, den Wunsch, ,,ein Mensch Gottes“ zu sein, der in der Kraft
des Heiligen Geistes wandelt. Um uns her erblicken wir kaum etwas
anderes als ein eitles Bekenntnis. Das Haus Gottes ist von denen, die
da kaufen und verkaufen, besetzt; es ist eine Form der Gottseligkeit,
deren Kraft verleugnet wird. Mochten doch alle Gldubigen erwachen
und aus diesem Zustand hinausgehen.

Bevor ich diese Betrachtungen schliefe, mochte ich noch auf den
grolen Unterschied zwischen der Stellung und dem Zustand des Chris-
ten, wie er uns im Brief an die Epheser dargestellt wird, aufmerksam
machen. Das erste und zweite Kapitel beschreiben die absolute Voll-
kommenheit der Stellung, die der Glaubige in Christus hat. Im dritten
Kapitel finden wir ein Gebot, dessen Gegenstand der Zustand der
Glaubigen ist (s. V. 14-21). Wir kénnen nicht um ewas bitten, das wir
schon besitzen. Das erste Kapitel zeigt uns zundchst, wie sehr wir ge-
segnet sind ,,mit jeder geistlichen Segnung in den himmlischen Ortern
in Christus“. Auserwéhlt in IThm, um heilig und untadelig vor Ihm in
Liebe zu sein, zuvorbestimmt zur Sohnschaft durch Jesus Christus, hat
uns Gott begnadigt in dem Geliebten, ,,in dem wir die Erlésung durch
sein Blut haben, die Vergebung der Vergehungen®“. Welch ein Stoff
zu heiligen Betrachtungen! Lasst uns vorwadrts schreiten zu dem Mafd
des vollen Wuchses der Fiille des Christus (s. Kap. 4,13), der, aus den
Toten auferweckt, zur Rechten Gottes, des Vaters der Herrlichkeit, in
den himmlischen Ortern sitzt. Alle die Reichtiimer der Herrlichkeit
seines Erbes in den Heiligen sind unser Teil. Denn Gott hat uns mit-
auferweckt und mitsitzen lassen in den himmlischen Ortern in Christus

48



Jesus (s. Kap. 2,6). Wir kénnen beziiglich unserer christlichen Stellung
nicht dariiber hinausgehen; es ist die Stellung Christi, unseres Hauptes
— die christliche Vollkommenheit. Kann es noch Gegenstand unseres
Gebetes sein, sie zu erreichen? Nein, sie ist unser; aber wir kénnen
wohl fiireinander beten, dass wir diese Vollkommenheit in Christus
im Himmel kennenlernen und genielen. Alles ist unser; der Herr sei
dafiir gepriesen!

Wir finden hier ferner, was der Apostel in Bezug auf den Zustand
dieser Glaubigen erfleht: ,,damit er euch gebe, nach dem Reichtum
seiner Herrlichkeit mit Kraft gestdarkt zu werden durch seinen Geist an
dem inneren Menschen; dass der Christus durch den Glauben in euren
Herzen wohne* (Kap. 3,16.17). Ist dies nicht ein gliicklicher Zustand,
Christus, wohnend in unseren Herzen durch den Glauben?

Beachten wir dann die groe Verschiedenheit der Ermahnungen, die
wir in der letzten Hélfte des Briefes finden, die alle auf unseren Zustand
Bezug haben und beachtenswert sind.

Der Brief an die Epheser stellt also zuerst unsere Stellung in Christus
dar und danach Christus in uns. ,,Dem aber, der iiber alles hinaus zu
tun vermag, liber die Mallen mehr, als was wir erbitten oder erdenken,
nach der Kraft, die in uns wirkt.“ Beweist dies etwa, dass die Voll-
kommenbheit in uns selbst ist, oder dass es irgendeine Verdnderung oder
Verbesserung der alten Natur gibt? Gewiss nicht. Alle die Ermahnungen
der folgenden Kapitel zeigen, wie sehr man Wachsamkeit gegeniiber
der alten, fleischlichen Natur nétig hat. In dem vorliegenden Brief ist
wohl von einer vollkommenen Stellung in Christus, aber niemals von
einem Zustand der Vollkommenheit oder Reinheit die Rede.

»Aber”, wird man vielleicht fragen, ,,wenn die alte, schlechte Natur
in uns bleibt, werden wir dann nicht immer die Sklaven ihrer Leiden-
schaften sein?“

Keineswegs; denn die Macht, die in uns wirkt, ist unendlich; es ist die
Macht Gottes, und somit kénnen wir der Befreiung gewiss sein. Wenn

49



wir in einem solchen Zustand der Reinheit wéren, wiirden wir diese Vor-
schriften und Ermahnungen nicht nétig haben. Gott aber weil, dass sie
fiir jeden von uns nétig sind. Wenn wir fiir immer in demselben Zustand
der Reinheit wie unser vielgeliebter Herr sein werden, dann wird sicher
keine Veranlassung mehr sein, Ermahnungen an uns zu richten wie die
folgenden: ,,Kein faules Wort gehe aus eurem Mund“; ,,berauscht euch
nicht mit Wein“ u. a.; es wird gewiss nicht nétig sein, uns zu ermahnen,
den Heiligen Geist nicht zu betriiben. Kénnen solche Worte an Christus
gerichtet werden? Er ist die Reinheit selbst; wenn wir daher auf der
Erde rein wéren, wie Er es ist, so konnten diese Ermahnungen nicht fiir
uns sein. Wir erwarten jedoch eine gliickselige Verdnderung; wenn wir
Ihn sehen werden, werden wir Thm gleich sein, und ,,jeder, der diese
Hoffnung zu ihm hat, reinigt sich selbst, wie er rein ist“ (1. Joh 3,3).
Er ist ohne Zweifel das MaR unserer Heiligkeit, und wir diirfen kein
Geringeres vor uns stellen. Aber wiirden wir in unserem gegenwartigen
Zustand zu behaupten wagen, dass nichts Unreines von uns ausgehen
konnte? Wiirden wir es wagen, so miissten unsere eigenen Lippen
uns verurteilen. Lasst uns wachsam sein, bemiiht, in einer demdiitigen
Abhéngigkeit von Gott zu verharren!

Untersuchen wir noch in der Kiirze, was der Brief an die Philipper
iber dieses Thema sagt. Dort setzt der Apostel um Christi willen alles
beiseite. Alles, was er als frommer, eifriger Jude war, achtet er als Ver-
lust und Dreck, um in Christus befunden zu werden und nicht seine
eigene Gerechtigkeit zu haben. Er zeigt uns die wahre, christliche
Erfahrung in den Worten: ,,um ihn zu erkennen und die Kraft seiner
Auferstehung und die Gemeinschaft seiner Leiden, indem ich seinem
Tod gleichgestaltet werde“ (Kap. 3,10). Ist dies nun eine Erfahrung,
die sich mit dem ,,Ich“ beschéftigt? Von uns zu sprechen, iiber uns zu
schreiben heil$t nicht, Ihn zu erkennen. Wenn wir den Wunsch haben, in
praktischer Heiligkeit zu wachsen, so werden wir nie durch Beschafti-
gung mit uns selbst dahin gelangen, sondern dadurch, dass wir im Wort
forschen, dass wir uns vergessen und uns mit Christus beschéaftigen.

50



Bemiihen wir uns, mehr und mehr als gestorbene, aber als mit Chris-
tus auferweckte Personen zu wandeln? Kennen wir etwas von der
Kraft seiner Auferstehung? Nichts von dieser Welt, weder Stellung
noch menschliche Auszeichnung, kann mit dieser wahren, christlichen
Erfahrung verglichen werden. Gewiss, wenn unser Wandel der hier
beschriebenen Erfahrung gemdl wdire, so wiirden wir hinsichtlich
unseres Zustandes keinen Anspruch auf Vollkommenheit erheben. Der
Apostel, vorwarts blickend auf jenen gliickseligen Augenblick, wo er
wirklich auferweckt, d. h., in der vollkommenen Reinheit des Zustandes
der Auferstehung sein wiirde, sagt: ,,ob ich auf irgendeine Weise hin-
gelangen moge zur Auferstehung aus den Toten® (V. 11). Auf welche
Weise es auch geschehen mochte, er suchte nur dieses. Welche Verluste
oder Leiden der Weg dahin auch bringen mochte, es war sein einziger
Wunsch, sein einziger Gegenstand. Paulus hatte diesen Zustand weder
erreicht, noch war er hinsichtlich dieses Zustandes der Reinheit schon
vollkommen. Er sagte: ,,Nicht, dass ich es schon ergriffen habe oder
schon vollendet sei.” Die ganze Kraft dieser Stelle wire durch den Ge-
danken einer gegenwadrtigen Reinheit und Vollkommenheit zerstort.
Beachten wir jedoch, dass der Apostel nicht im Geringsten seine Voll-
kommenbheit in Christus beziiglich seiner Stellung infrage zieht: ,,So
viele nun vollkommen sind“, sagt er, ,,lasst uns so gesinnt sein“ (V. 15).

Was mich in den meisten Schriften iiber die Heiligkeit so schmerzlich
beriihrt, ist, dass man beinahe ganzlich versaumt hat, auf einer absolut
vollkommenen Stellung aller Glaubigen in Christus zu bestehen. Man
versucht, diese Stellung durch eine Art vermeintlicher Reinheit oder
durch einen gewissen irdischen Zustand der Vollkommenheit, den
man zu erreichen hofft, zu ersetzen, und somit ldsst man die gliickse-
lige Hoffnung der Ankunft des Herrn beiseite und schwécht zugleich
den vollen Wert des ein fiir alle Mal geschehenen Opfers Christi. Man
nehme ein beliebiges Werk iiber dieses Thema zur Hand, und man wird
finden, dass meine Behauptung bald mehr, bald weniger zutrifft. Dies
ist eine betriibende Tatsache, die den Seelen nur Schaden bringen kann;

51



Denn wenn wir die Vollkommenheit unserer Stellung in Christus nicht
kennen, wie konnen wir dann einen fortdauernden Frieden geniellen?
Und wenn wir den Herrn Jesus Christus nicht von dem Himmel als
Heiland erwarten in der gesegneten Gewissheit, dass wir, wenn wir Ihn
sehen, Thm gleich sein werden, so verlieren wir die heiligende Kraft
dieser gliickseligen Hoffnung.

Es ist sehr erfreulich, das Verlangen nach einer volligen Heiligkeit und
einer vollstdndigeren Ergebenheit im Leben und im Wandel erwachen
zu sehen. Mdéchten alle meine Leser, die dem Herrn angehoren, sich stets
der Kraft erinnern, die wir in Christus haben, und der Tatsache, dass
Christus in uns ist! Paulus sagte: ,,Alles vermag ich in dem, der mich
kraftigt” (Phil 4,13); seine Kraft war in Thm, und es war sein sehnliches
Verlangen, dass ,,Christus hoch erhoben wird an seinem Leib, sei es
durch Leben oder durch Tod“ (s. Phil 1,20).

Auch im Brief an die Kolosser wird die vollkommene Stellung des
Glaubigen in Christus dargestellt, und wir finden gleichfalls darin Er-
mahnungen zu einem heiligen Leben. Der Apostel meint alle Kinder
Gottes, wenn er sagt: ,,Danksagend dem Vater, der uns fahig gemacht hat
zu dem Anteil am Erbe der Heiligen in dem Licht, der uns errettet hat aus
der Gewalt der Finsternis und versetzt hat in das Reich des Sohnes sei-
ner Liebe, in dem wir die Erlésung haben, die Vergebung der Siinden*
(Kol 1,12-14). Und weiter: ,,Ihr seid vollendet in ihm, der das Haupt
jedes Fiirstentums und jeder Gewalt ist“ (Kol 2,10). Das ist unsere ge-
segnete Stellung von dem Augenblick an, wo wir vom Tod zum Leben
tibergegangen sind (s. Joh 5,24). Jede Ermahnung zu einem heiligen
Wandel, die sich in diesem Brief findet, ist mit dieser vollkommenen
Stellung in Christus, die die unsrige ist, in Ubereinstimmung. Dies ist
in den Worten zusammengefasst: ,,Wenn ihr nun mit dem Christus auf-
erweckt worden seid, so sucht, was droben ist“ (Kol 3,1).

Nach diesen Worten lesen wir: ,,Wenn der Christus, unser Leben,
offenbart werden wird, dann werdet auch ihr mit ihm offenbart werden

52



in Herrlichkeit“ (Kol 3,4). Was soll aus dieser gesegneten Wahrheit
hervorgehen? ,, Totet nun eure Glieder, die auf der Erde sind” (V. 5).
Hétten wir notig, dies zu tun, wenn das Bose nicht mehr in uns wére?
Gewiss nicht. Wenn wir den verfiihrerischen Gedanken nahren, dass
das Bdse in uns weggetan sei, so wird die Folge davon sein, dass wir
es vernachlédssigen, unsere Glieder zu téten, und dass wir bald wieder
in die Stinde fallen. Satan wird dann sicher einen groen Sieg {iber uns
davontragen.

Sollte jemand, der diese Zeilen liest, in die Siinde eingewilligt haben
und zu Fall gekommen sein, obwohl er von der Heiligkeit redet, so gehe
er ohne Zoégern zu seinem Vater und bekenne seine Siinde. Hiite er sich,
in der Heuchelei einen Schritt weiter zu tun. ,,Wenn wir unsere Siinden
bekennen, so ist er treu und gerecht, dass er uns die Siinden vergibt und
reinigt uns von aller Ungerechtigkeit.*

Vielleicht fragt jemand: ,,Konnen wir denn nicht die Reinheit des
Herzens und eine ganzliche Befreiung von einer siindhaften Natur be-
gehren?“ O ja, wir konnen nach dieser Befreiung, die bei der Ankunft
unseres Herrn Jesus Christus stattfinden wird, sehnlichst seufzen. —
Aber steht denn nicht geschrieben: ,,Der Gott des Friedens heilige euch
vollig, Geist und Seele und Leib“?

Diese Worte mogen schon hdufig in dieser Weise angefiihrt worden
sein, aber die Schrift spricht nicht so. In 1. Thessalonicher 5,23 lesen
wir: ,,Er selbst aber, der Gott des Friedens, heilige euch v6llig; und euer
ganzer Geist und Seele und Leib werde untadelig bewahrt bei der An-
kunft unseres Herrn Jesus Christus.“ Beachten wir, dass in dieser Stelle
von einer volligen Heiligung oder Absonderung fiir Gott die Rede ist,
und dass wir dennoch nétig haben, untadelig bewahrt zu werden. Wenn
unsere Heiligung so viel hiele, wie rein gemacht zu sein, wie Christus
rein ist, dann wére es nicht nétig, nach Geist, Seele und Leib untadelig
bewahrt zu werden. Hatte Christus notig, auf der Erde in dieser Weise
bewahrt zu werden? Jene Worte wollen vielmehr sagen: Der Gott des

53



Friedens soll so unsere Gedanken erfiillen und uns so beherrschen,
dass wir selbst von jeder Form des Bosen ganz getrennt und fiir Gott
vollkommen abgesondert sind. Die bose Natur, die Stinde im Fleisch,
wurde gerichtet und nicht geheiligt, und Paulus bittet, dass der Geist, die
Seele und der Leib untadelig bewahrt werden bis zur Ankunft unseres
Herm Jesus Christus. Bis zu jenem gesegneten Augenblick haben wir
es notig, durch die machtige Kraft Gottes bewahrt zu werden. Bald,
ja, bald wird die Reinheit in ihrer ganzen Vollkommenheit unser Teil
sein. Wenn wir jetzt nach ihr seufzen — wir werden sie droben besitzen.

Herrlicher Augenblick, wenn wir die gesegnete Stimme Jesu verneh-
men, sein liebevolles Angesicht sehen und die Herrlichkeit Gottes auf
seinem Angesicht erstrahlen sehen werden, ohne uns im Geringsten zu
fiirchten; denn wir werden Thm gleich sein. ,,Die Herrlichkeit, die du
mir gegeben hast, habe ich ihnen gegeben® (Joh 17,22).

Geht aus, Thm entgegen! Wie Rebekka das gotzendienerische Haus
ihrer Mutter verliel, um Isaak entgegenzugehen, so moge auch jeder,
der den Herm kennt, diese gottlose Welt verlassen, um Ihm zu begegnen,
der uns so geliebt hat.

54



	Die Vollkommenheit
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	6.


