
Der Zustand der Seele 
nach dem Tod

J. N. Darby





Der Zustand der Seele 
nach dem Tod

J. N. Darby

Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt



Die Bibelstellen sind nach der „Elberfelder Übersetzung“ 
(Edition CSV Hückeswagen) angeführt.

© by: Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt 
– Verbreitung christlicher Literatur – 
www.ernst-paulus-verlag.de
Diese Datei ist für den persönlichen Gebrauch bestimmt und darf nicht 
ohne Genehmigung des Herausgebers an Dritte weitergegeben werden.

Best.-Nr.: 50264.26



Der Zustand der Seele nach dem Tod

Der Zustand der Seele nach dem Tod ist für jeden von uns von größ-
tem Interesse. Die bekennende Christenheit hat die große Wahrheit der 
Wiederkunft Christi zur Aufnahme der Gläubigen und zum Gericht der 
Erde vor dem Ende der Welt verworfen. Sie hat die der Auferstehung 
durch das Neue Testament beigelegte Bedeutung aus dem Auge ver-
loren und demzufolge der unbestimmten Vorstellung, dass man nach 
dem Tod zum Himmel gehe, einen absoluten Charakter eingeräumt, der 
jeden anderen Begriff von Glück und Herrlichkeit ausschließt – eine 
Vorstellung, die selbst im gesunden evangelischen Teil des Christen-
tums herrscht. Die Schrift aber redet zu betont von der Wiederkunft des 
Herrn, als dass der Gedanke, durch den Tod zum Himmel zu gehen, 
den Geist des Gläubigen beherrschen sollte. Dieser Gedanke findet 
sich in der Schrift nur bei dem Räuber am Kreuz, dem die Verheißung 
zuteilwurde, mit Christus im Paradies zu sein. Es wird nicht bestritten, 
dass auch wir dahin gehen; aber der schriftgemäße Gedanke ist stets, 
dass wir zu Christus gehen. Seit Er im Himmel ist, gelangen auch wir 
ohne Zweifel dahin; aber die Schrift kehrt nie die Tatsache hervor, dass 
wir im Himmel, sondern dass wir bei Christus sein werden und das ist 
für unsere geistlichen Neigungen höchst beachtlich. Die Schrift stellt 
Christus vor unsere Seelen und nicht den Himmel, obwohl wir sicher 
dorthin kommen und glücklich sein werden. 

Ich erwähne das nur, um die Gewohnheiten unserer Gedanken zu 
charakterisieren. Unsere arme menschliche Natur gerät, um die Un-
tiefen zu vermeiden, so leicht auf Klippen. Sie folgt ferner so gern 
ihren eigenen Gedanken, anstatt einfach das Wort Gottes anzunehmen. 
Nichtsdestoweniger hat die wiedererkannte Wahrheit von der Wieder-
kunft des Herrn und der ersten Auferstehung viele Gläubige belebt und 
die Vorstellung, durch den Tod in den Himmel zu gehen, beseitigt – eine 
Vorstellung, die zu unbestimmt und zu wenig schriftgemäß ist; als dass 
sie die zufriedenstellen könnte, die die Schrift erforschen. Manche sonst 



6

Der Zustand der Seele nach dem Tod

im Glauben gesunde Christen haben behauptet, dass die Seele schlafe 
und sich bis zur Auferstehung in einem bewusstlosen Zustand befinde, 
während andere, irregeleitet durch diesen falschen Begriff, nicht nur das 
unmittelbare Glück der Entschlafenen, die bei Christus sind, sondern 
die Hoffnung des Gläubigen selbst infrage stellen. Ach, wie schnell 
vergrößert sich die Zahl jener Irregeleiteten, die die Fundamentallehren 
des Evangeliums leugnen!

Es ist nicht meine Absicht, hier denen entgegenzutreten, die die 
Unsterblichkeit der Seele leugnen; denn das haben andere schon in 
überführender Weise getan. Ich beabsichtige nur, einfach und schrift-
gemäß zu beweisen, dass der Gläubige nach seinem Abscheiden sich 
bei Christus eines unmittelbaren Glückes erfreuen kann in einem Zwi-
schenzustand, in dem sich auch Christus hinsichtlich seiner Stellung als 
Mensch befindet, obwohl Er in der Herrlichkeit ist. Auch nach seinem 
Abscheiden erwartet der Christ die Auferstehung des Leibes, weil erst 
sie ihn in seinen letztendlichen Zustand der Herrlichkeit einführen wird. 
Die Menschen reden von verherrlichten Geistern; die Schrift spricht 
nie davon. Die Absicht Gottes in Bezug auf uns ist, dass wir dem Bild 
seines Sohnes gleichförmig sein sollen, damit Er der Erstgeborene un-
ter vielen Brüdern sei. „Es ist noch nicht offenbar geworden, was wir 
sein werden; wir wissen, dass wir, wenn es offenbar wird, ihm gleich 
sein werden, denn wir werden ihn sehen, wie er ist.“ „Und wie wir das 
Bild dessen von Staub getragen haben, so werden wir auch das Bild des 
Himmlischen tragen“ (s. Röm 8,29; 1. Joh 3,2; 1. Kor 15,49).

Das wurde bei der Verklärung offenbart, als Mose und Elia in der 
Herrlichkeit erschienen (s.  Lk 9,28-36). Unser ewiger Zustand der 
Freude und Herrlichkeit besteht in der Tatsache, dass wir allezeit bei 
dem Herrn sein werden und dass Er selbst uns ins Haus des Vaters 
aufnehmen wird. Letzteres findet sich sogar in der Geschichte der Ver-
klärung wieder, wo Mose und Elia in die Wolke eintraten, aus der die 
Stimme des Väters kam (vgl. a. 1. Thes 4,17). Christus wird kommen 
und uns zu sich aufnehmen, nachdem wir auferweckt oder nach sei-



7

﻿

nem Bild verwandelt sind; dann wird unser armer, irdischer Leib dem 
Leib seiner Herrlichkeit gleichförmig sein (s. Phil 3,21). Das ist unser 
ewiger Zustand.

Hierzu hat Gott uns schon bereitet und uns das Unterpfand des Geis
tes gegeben (s. 2. Kor 5,5). Bei dem Herrn und Ihm für immer gleich 
zu sein, ist unsere ewige Freude und die Frucht der Liebe Gottes, der 
uns zu seinen Kindern gemacht hat und uns in die für uns im Haus des 
Vaters bereiteten Wohnungen einführen will.

Wir haben ein zweifaches Teil: Wir werden Christus gleich und bei 
Ihm sein, und wir werden in Ihm gesegnet sein mit jeder geistlichen 
Segnung in den himmlischen Örtern. Diese Vorzüge haben wir durch 
die Erlösung erworben; aber wir besitzen sie noch nicht. Obwohl von 
Gott dazu bereitet, besitzen wir jetzt nur das Unterpfand des Geistes. 
Den Gesichtspunkt unserer Gleichförmigkeit mit Christus haben wir 
bereits erörtert. Die dabei angeführte Stelle: „und so werden wir alle-
zeit bei dem Herrn sein“, führt uns mit der Autorität der Schrift zu dem 
zweiten Punkt der Betrachtung, nämlich zu unserem Teil mit Christus 
in den himmlischen Örtern. Hierzu sei auf einige Stellen hingewiesen, 
die Auskunft darüber geben, was die Christen, die mit Christus geglaubt 
und gelitten haben, charakterisiert. Es ist gesagt, dass Gott alles, was in 
den Himmeln und auf der Erde ist, in dem Christus zusammenbringen 
wird (s. Eph 1,10), dass alle Dinge durch und für Christus geschaffen 
sind (s. Kol 1,16.20) und dass alles seinen Füßen unterworfen sein wird 
(s. Heb 2; 1. Kor 15,27.28; Eph 1,22). Aber es wird auch vermerkt, dass 
Ihm noch nicht alle Dinge unterworfen sind (s. Heb 2). Er sitzt jetzt auf 
dem Thron des Vaters und nicht auf seinem eigenen (s. Off 3,21). Gott 
hat gesagt: „Setze dich zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde hinlege 
als Schemel deiner Füße“ (Heb 1,13). Er wartet also, bis seine Feinde 
als Schemel seiner Füße hingelegt werden. Die Zeit wird kommen, wo 
nicht allein die Dinge in den Himmeln und auf der Erde versöhnt sein 
werden (s. Kol 1,20), sondern wo selbst die Dinge unter der Erde – die 
höllischen – seine Gegenwart und Autorität anerkennen müssen. Jedes 



8

Der Zustand der Seele nach dem Tod

Knie wird sich vor Ihm beugen, jede Zunge wird bekennen müssen, 
dass der von den Menschen verachtete und verworfene Jesus Christus 
Herr ist, zur Ehre Gottes, des Vaters (s. Phil 2.10.11). Das alles haben 
wir noch zu erwarten.

In dieser Vereinigung aller Dinge in den Himmeln und auf der Erde 
unter Christus als dem Haupt haben wir unser Teil in den himmlischen 
Örtern – jetzt im Geist und später in Herrlichkeit; beide Tatsachen 
können in Wirklichkeit nicht voneinander getrennt werden. Wir sind 
selbstverständlich jetzt noch nicht in der Herrlichkeit; aber sie ist 
unsere gegenwärtige Berufung – das, was wir erwarten und wozu wir 
erkauft und gebildet worden sind. Jetzt haben wir diesen Schatz in 
irdenen Gefäßen und seufzen beschwert. Wenn wir außer dem Leib 
sein werden, hören diese Seufzer auf, und wir werden in der Freude 
bei Christus sein. Bei seiner Wiederkunft werden wir einen Leib be-
kommen, der dieser himmlischen Stellung entspricht und wir werden 
so in der Herrlichkeit sein. „Er hat uns gesegnet mit jeder geistlichen 
Segnung in den himmlischen Örtern in Christus“ (s. Eph 1,3). „Denn 
wir wissen, dass, wenn unser irdisches Haus, die Hütte, zerstört wird, 
wir einen Bau von Gott haben, ein Haus, nicht mit Händen gemacht, 
ein ewiges, in den Himmeln“ (2. Kor 5,1). „Denn unser Bürgertum ist 
in den Himmeln“ (Phil 3,20). 

In demselben Kapitel (V. 14) ist auch die Rede von der „Berufung 
Gottes nach oben“, denn die wahre Kraft des Ausdruckes „himmlische 
Berufung“ ist: „berufen nach oben“. Das Gleiche wird auch im Brief an 
die Hebräer bezeugt, dass nämlich Christus als unser Vorläufer in das 
Innere des Vorhangs eingegangen ist, das heißt, in den Himmel selbst, 
und dass wir der himmlischen Berufung teilhaftig sind (s. Kap. 3,1; 
6,18-20; 9,24). Als solche, die durch den Heiligen Geist mit Christus 
eins sind, sitzen wir in Christus in den himmlischen Örtern – nicht mit 
Ihm, sondern in Ihm. Das ist unser Platz. Wenn der Herr kommt, so 
wird Er als der Sohn des Menschen alle Ärgernisse und diejenigen, die 
die Gesetzlosigkeit tun, zusammenlesen und dann werden die Gerech-



9

﻿

ten leuchten in dem Reich ihres Vaters (s. Mt 13,41.43). Aus diesem 
Grund zeigten Mose und Elia, in Herrlichkeit auf der Erde offenbart, 
nicht nur den Zustand der Heiligen im Reich, sondern sie traten auch 
in die Wolke ein, in der Gott wohnt und aus der sich die Stimme des 
Vaters hören ließ.

Unser Teil besteht also augenscheinlich darin, dass, wenn Gott alle 
Dinge in den Himmeln und auf der Erde unter ein Haupt zusammenbrin-
gen wird, wir Christus in der Herrlichkeit gleich und allezeit bei Ihm 
sein werden, und zwar im Himmel selbst, gesegnet mit jeder geistlichen 
Segnung in den himmlischen Örtern, im Gegensatz zu den zeitlichen 
Segnungen Israels auf der Erde. Wenn wir seine Miterben sind, so müs-
sen wir auch, was weit besser ist, im Haus des Vaters wohnen, in das Er 
gegangen ist. Deshalb wird uns klar und deutlich gesagt, dass unsere 
Hoffnung in den Himmeln aufbewahrt ist (s. Kol 1,5), und zwar ein „un-
verwesliches und unbeflecktes und unverwelkliches Erbteil (s. 1. Pet 
1,4). Das alles beweist uns, dass unsere Segnungen in jenem Bereich 
liegen, in den unsere Hoffnung hineindringt und in den unser Vorläufer 
bereits eingegangen ist. Wir werden das Bild des Himmlischen tragen 
und allezeit bei dem Herrn sein. Er ist hingegangen, um uns eine Stätte 
im Haus des Vaters zu bereiten und Er wird wiederkommen, um uns 
zu sich zu nehmen. Er hat gesagt: „Vater, ich will, dass die, die du mir 
gegeben hast, auch bei mir seien, wo ich bin“ (Joh 17,24). 

Es wäre noch manches hinzuzufügen über diese Segnung und die 
Stellung, die uns gegeben ist, „damit er in den kommenden Zeitaltern 
den überragenden Reichtum seiner Gnade in Güte an uns erwiese in 
Christus Jesus“ (Eph 2,7). Der angekündigte Zweck dürfte aber nach 
dieser Beweisführung und Darstellung unserer Segnungen erreicht wor-
den sein. Die Ausführungen stellen klar, dass von unserer Bekehrung 
an bis zur Herrlichkeit unsere Berufung zu aller Zeit dieselbe ist und 
dass es nur eine Hoffnung unserer Berufung gibt. Gott hat uns zu sei-
nem eigenen Reich und zu seiner eigenen Herrlichkeit berufen und wir 



10

Der Zustand der Seele nach dem Tod

rühmen uns in Hoffnung der Herrlichkeit Gottes. Das Haus des Vaters 
ist die Wohnstätte seiner Kinder.

Einzugehen ist aber noch auf die Frage, nach dem Zwischenzustand. 
Es ist eindeutig geklärt, wo sich alle unsere Segnungen befinden und 
was die Erlösung uns erworben hat. Der Gott aller Gnade hat uns zu 
seiner ewigen Herrlichkeit durch Jesus Christus berufen, damit wir ei-
nen vollständigen Teil der eigenen Herrlichkeit Christi bilden; denn was 
würde ein Erlöser ohne die Erlösten sein? Von dem Augenblick an, wo 
ich glaube, dass der vielgeliebte Sohn Gottes für mich als Mensch ge-
storben ist, lerne ich den unschätzbaren Wert alles dessen zu begreifen, 
was ich infolge dieses Todes empfangen habe. Der Brief an die Hebräer 
liefert – und das ist der einzige Zweck dieses Briefes – den Beweis, dass 
wir ein himmlisches Teil haben im Gegensatz zu dem Judentum, dessen 
Teil irdisch war und in der Wiederherstellung Israels begründet liegt. Sie 
besaßen einen Hohenpriester auf der Erde, weil Gott seinen Thron auf 
der Erde zwischen den Cherubim hatte; aber uns geziemte ein anderer 
– ein Hoherpriester, „heilig, unschuldig, unbefleckt, abgesondert von 
den Sündern und höher als die Himmel geworden“, weil unser Platz 
und unser Teil bei Gott sind. Unser Platz und unsere Berufung sind in 
den himmlischen Örtern. Alles musste im Einklang sein, die Vortreff-
lichkeit des Opfers und des priesterlichen Dienstes. Was aber sagt das 
Wort Gottes über unseren Zwischenzustand von dem Augenblick an, wo 
wir diese Hütte, in der wir seufzen, verlassen, bis zu dem Augenblick, 
wo dieser Leib der Niedrigkeit bei der Wiederkunft Christi dem Leib 
seiner Herrlichkeit gleichförmig gemacht werden wird?

Wenn wir diese unsere künftige Gleichförmigkeit mit Ihm (s. Phil 
3,21) sowie die Wahrheit, dass unser Teil und unsere Berufung himm-
lisch sind, begriffen haben und wenn wir bedenken, dass alles einfach 
unser Bürgerrecht jetzt und für immer im Himmel ist, beschränkt sich 
diese Frage nur noch darauf: Inwieweit genießen wir das, wenn wir 
sterben? Ist unser Genuss dann größer oder geringer als jetzt? „Er [Gott] 
ist aber nicht der Gott der Toten, sondern der Lebenden; denn für ihn 



11

﻿

leben alle (Lk 20,38). Mit ihrem Abscheiden sind die Gläubigen wohl 
ganz und gar für die Welt gestorben, für Ihn aber leben sie wie für den 
Glauben. Man behauptet, dass sie schlafen; aber diese Vorstellung ist 
unbegründet. Dass Stephanus entschlief, besagt lediglich, dass er starb, 
dass seine Seele nach dem Tod entschlafen sei. Gott wird die, die in 
Jesus entschlafen sind, mit Ihm bringen (s. 1. Thes 4,14); sie allein sind 
die „Toten in Christus“ (V. 16). Das ergibt sich auch aus dem 1. Brief 
an die Korinther. „Von denen … einige aber auch entschlafen sind“ 
(Kap. 15,6), das heißt, sie sind gestorben; hier steht dasselbe Wort wie 
in 1. Thessalonicher 4,14, und zwar als Gegensatz zu dem in demselben 
Kapitel sich vorfindenden Ausdruck: „Wir, die Lebenden“, und zu dem 
Wort in 2. Korinther 5: „Einheimisch in dem Leib“. 

„Entschlafen“ heißt also „sterben“, und das ist eine treffende Be-
zeichnung für die Tatsache, dass die Gestorbenen nicht etwa aufgehört 
haben zu existieren, sondern dass sie in der Auferstehung wieder auf
wachen werden, wie ein Mensch vom Schlaf aufwacht. Der Sterbefall 
des Lazarus liefert uns dafür einen klaren Beweis (s. Joh 11). Der Herr 
sagt: „Lazarus, unser Freund, ist eingeschlafen; aber ich gehe hin, um 
ihn aufzuwecken“ (V. 11). Die Jünger meinten, Er rede von der Ruhe 
des Schlafes. Jesus sagte ihnen dann geradeheraus: „Lazarus ist ge-
storben“ (V. 14). – Der „Schlaf“ bezeichnet hier also den Tod und das 
„Aufwecken“ die Zurückführung aus dem Zustand des Todes durch 
Auferstehung; es handelt sich mithin nicht um ein Aufwecken der Seele, 
als ob diese schlafe, um sie dann da zu lassen, wo sie sich befindet. 
Entschlafen und sterben sind für den Christen gleichbedeutend; der 
Schlaf der Seele ist nichts als eine Erfindung.

Paulus wusste, dass Gott ihn für die Herrlichkeit bereitet hatte und 
er redete davon wie von einem gemeinschaftlichen Glaubensgut aller 
Christen. Er wünschte nicht, als wäre er kampfesmüde, entkleidet zu 
werden, d. h., zu sterben; sein Sehnen war, dass das Sterbliche vom 
Leben verschlungen würde. Die Christen haben Christus als ihr Leben 
wie auch als ihre Gerechtigkeit. Deshalb haben sie selbst in Bezug 



12

Der Zustand der Seele nach dem Tod

auf den Tod ein stetes Vertrauen, indem sie wissen, dass sie „während 
sie einheimisch in dem Leib sind, von dem Herrn ausheimisch sind“ 
(s. 2. Kor 5,6). Sie haben das Leben – ein ewiges Leben in Christus; 
aber sie tragen es hier in irdenen Gefäßen, abwesend von dem Herrn. 
Sobald sie diese armseligen Gefäße, in denen sie seufzen und beschwert 
sind, verlassen, sind sie einheimisch beim Herrn. Ist das nun besser 
oder schlimmer? Und wo ist der Herr? Will das besagen, dass der Hei-
lige Geist, der Geist des Lebens in Christus Jesus, den die Glaubenden 
schon als Macht des Lebens besitzen, sich dann schlafend in einem 
bewusstlosen Zustand befinde? War das die Hoffnung des Apostels, der 
in diesem Leben in Christus eine solche Macht erblickte, dass er nicht 
mit dem Tod, sondern vielmehr mit dem Augenblick rechnete, wo das 
Sterbliche vom Leben verschlungen werden wird? Erinnern wir uns 
doch, dass Christus unser Leben ist; weil Er lebt, darum leben auch wir. 
Oder verlieren wir etwa, wenn wir sterben, unser Verhältnis zu Ihm?

Paulus war bedrängt und wusste nicht, was er wählen sollte (s. Phil 1); 
er hatte Lust, abzuscheiden, um bei Christus zu sein, weil es weit besser 
war. Obwohl das Leben für ihn Christus war, so war doch das Sterben 
ein Gewinn. Aber es war seine Freude und Glückseligkeit, ganz für 
Christus zu leben, so dass das Verweilen in der Hütte für ihn der Mühe 
wert war. Hätte er das Sterben vorziehen und es als Gewinn betrachten 
können, wenn es ihn in den Zustand der Bewusstlosigkeit versetzt und 
des Gedenkens an Christus und seinen Dienst enthoben haben würde? 
War es sein Wunsch und seine besondere Freude, sich schlafen zu legen 
und nichts mehr von Christus zu hören? Nein, er hielt es für besser, bei 
Christus zu sein, als – obwohl ihm das der Mühe wert war – auf der 
Erde zu dienen. Es wäre doch vergleichsweise absurd, anzunehmen, die 
Schilderung des Nutzens und der Genüsse, die ich bei einem Freund 
zu finden hoffe, drücke das Verlangen aus, bei meiner Vorsprache 
daraufhin in einen tiefen Schlaf zu fallen, um ja nichts von dem wahr-
zunehmen, was um mich herum vorgeht. Erinnern wir uns daran, dass 
der Herr den sterbenden Räuber, der Ihn unter allen Menschen allein in 



13

﻿

jener denkwürdigen Stunde bekannte, mit den Worten tröstete: „Heute 
wirst du mit mir im Paradies sein!“ War dieses: „Mit mir“ und „im 
Paradies sein“ nicht ein Glück, das Er ihm damals verhieß? Bestand 
dieses Glück etwa in einem tiefen Schlaf und in einem bewusstlosen 
Zustand? Eine solche Behauptung wäre doch wohl höchst töricht und 
stände zudem im klaren Widerspruch zu dem Sinn der Worte Christi. 

Diese Worte schreibt Lukas, der durch sein ganzes Evangelium hin-
durch die göttliche Gnade in dem Sohn des Menschen bezeugt und den 
gegenwärtigen Zustand der Dinge klarstellt. Die beiden ersten Kapitel 
dieses Evangeliums sind gänzlich dem armen, gottesfürchtigen Überrest 
gewidmet, der Christus erwartet; sie liefern ein kostbares Gemälde von 
jenen Armen im Geist, die Gott inmitten des rebellischen und ungläu-
bigen Volkes Israel angehören. Dann enthüllt Lukas das Geschlechts-
register Christi bis hin zu Adam und offenbart bis zum Schluss seines 
Evangeliums die Gnade, die in dem Sohn des Menschen erschienen ist, 
um den Menschen zu segnen, und die ihn von da an segnet, und zwar 
auf eine himmlische Weise. Dieses Evangelium beschäftigt sich nicht, 
wie das des Matthäus, mit den Haushaltungen, sondern stellt die Gnade 
dar, und zwar eine gegenwärtige Gnade, die himmlische Gnade durch 
das Evangelium, den gegenwärtigen Zustand der Dinge. Es entspricht 
nach seinem Maß dem Zeugnis des Paulus und der Apostelgeschichte. 
Obwohl nun der arme Räuber die Macht der Gnade und des Glaubens 
in glänzender Weise demonstrierte und Christus als Herrn gerade dann 
bekannte, als alles mit diesen Würden in Widerspruch stand, überstieg 
seine Erkenntnis die der Gläubigen seiner Nation nicht. Er wusste 
nichts von einem himmlischen Reich, erwartete aber sicher, dass der, 
der am Kreuz hing, in seinem irdischen Reich kommen werde; und voll 
glücklichen Vertrauens zu Christus bittet er Ihn, sich dann seiner zu 
erinnern. Die Antwort des Herrn steht im Einklang mit den Grundzügen 
des Evangeliums und besagt: „Du brauchst nicht so lange zu warten; 
ich bringe dir das Heil durch Gnade. Heute, an diesem Tag, wirst du mit 
mir im Paradies und mein geeigneter Begleiter in der Segnung sein.“



14

Der Zustand der Seele nach dem Tod

Das ist das Teil der entschlafenen Gläubigen; sie sind bei Christus 
im Besitz der Segnungen, abwesend vom Leib und einheimisch beim 
Herrn. Ich kenne die jämmerlichen Ausflüchte, deren man sich bei die-
ser Stelle bedient, indem man liest: „Wahrlich, ich sage dir heute, du 
wirst mit mir im Paradies sein.“ Durch diese Lesart wird nicht nur der 
Einklang mit dem Inhalt des Lukasevangeliums zerstört, sondern auch 
die ganze Ordnung umgekehrt und diese Stelle ihres Sinnes beraubt. 
Das Wörtchen „heute“ steht am Anfang des Satzes, um die Erwiderung 
auf das Wort des Räubers: „Wenn du in deinem Reich kommst“, mit 
Nachdruck zu betonen. Es ist kindisch, jenes Wörtchen mit der feierli-
chen Versicherung: „Wahrlich, ich sage dir“, verbinden zu wollen und 
zerstört die Anspielung auf die Bitte des Räubers, der nur erwartete, dass 
Christus, wenn Er in seinem Reich komme, sich seiner erinnern möge. 
„Nein“, sagt der Herr mit dem feierlichen „Wahrlich“, dessen Er sich 
bedient, „du sollst nicht einmal so lange warten, sondern wirst heute 
noch mit mir im Paradies sein.“ Was sollte das Wort in der Fassung: 
„Wahrlich, ich sage dir heute“, für eine Bedeutung haben? Es würde 
die Versicherung ihrer Feierlichkeit entkleiden, während die Worte: 
„Wahrlich, ich sage dir: Heute wirst du mit mir im Paradies sein“, weit 
über die Hoffnung des Räubers hinausgehen und uns andere als nur 
irdische Freuden offenbaren, die uns erwarten, wenn wir aus dieser 
Welt scheiden, um bei dem Herrn zu sein.

Durch die Bosheit der Juden ging die Verheißung des Räubers in 
Erfüllung, indem sie ihm die Beine brachen. Ihre Bosheit war auch das 
Mittel zur Erfüllung des Erlösungswerkes, das dem armen Räuber das 
Recht gab, bei Christus im Paradies zu sein. Das war auch die Erwartung 
des Stephanus, als der Tod seinen Lauf auf der Erde beendete. Er sah 
Christus und bat Ihn, seinen Geist aufzunehmen. Hat Christus ihn auf-
genommen? Oder hat Er nur dem Dienst und der Freude des Stephanus 
ein Ende gemacht und ihn zum Schlaf niedergelegt?

Der Zwischenzustand ist also nicht die Herrlichkeit; denn dazu gehört 
die „Auferweckung des Leibes in Herrlichkeit“. Er wird „unseren Leib 



15

﻿

der Niedrigkeit umgestalten zur Gleichförmigkeit mit seinem Leib der 
Herrlichkeit“. Aber der Zwischenzustand ist die Segnung dort, wo es 
weder Unreinheit noch Sünde gibt. Man ist bei Christus selbst, der 
Quelle unaussprechlicher Freude. Paulus und Stephanus sind in ihrer 
Hoffnung und ihrem unerschütterlichen Vertrauen nicht getäuscht 
worden, und die dem Räuber vom Herrn gegebene Verheißung ist 
nicht unerfüllt geblieben. Ich richte an jedes vorurteilsfreie Gemüt die 
Frage, ob die in 2. Korinther 5, in Philipper 1 und in Apostelgeschichte 
7 vorgestellte Hoffnung sowie die an den Räuber gerichteten Worte des 
Herrn lediglich einen tiefen Schlaf, einen Zustand der Bewusstlosigkeit 
verheißen. Lässt uns die Schilderung des Zustandes des reichen Mannes 
und des armen Lazarus durch den Herrrn schließen, dass sich der Gott-
lose und der Gerechte in Schlaf und Bewusstlosigkeit befinden? Man 
wird einwenden, dass das nur eine bildliche Darstellung sei. Ich räume 
dies völlig ein; aber es kann doch unmöglich eine falsche Darstellung 
sein, die uns schlafende und bewusstlose Männer vor Augen stellt.

Überdies stellt uns 2. Korinther 5,6-8 einen glückseligen Zustand bei 
Christus vor Augen, der eintritt, sobald man gestorben ist. Diese Stelle 
bezieht sich unverkennbar auf den Tod; denn der Apostel hatte am Le-
ben verzweifelt (s. 2. Kor 1). „Ausheimisch vom Leib und einheimisch 
bei dem Herrn sein“, bezeichnet nicht die Auferstehung; vielmehr ist 
hier die Rede vom Verlassen des Leibes; man ist entkleidet. Auch in der 
Stelle, in der der Apostel vom Abscheiden spricht, um bei Christus zu 
sein, geht es nicht um die Auferstehung oder die Verwandlung, sondern 
um den Tod; denn er sagt: „Das Sterben [ist] Gewinn“ (Phil 1,21).

Wir können nicht sagen, in welcher Weise ein Geist Christus genießt; 
aber das macht keine Schwierigkeit. Mein Geist genießt Christus trotz 
aller Hindernisse, die ihm das elende, irdene Gefäß, in dem er sich be-
findet, in den Weg legt. Wir freuen uns, auch wenn wir Ihn selbst nicht 
sehen, mit unaussprechlicher und verherrlichter Freude. Jetzt genießt 
meine Seele, nicht mein Leib, Christus in geistlicher Weise inmitten 
der Hindernisse des irdenen Gefäßes und ausheimisch vom Herrn; dann 



16

Der Zustand der Seele nach dem Tod

wird sie Ihn ohne das Hindernis des irdenen Gefäßes und einheimisch 
bei dem Herrn genießen. Der Gläubige kann vollkommen sicher sein, 
dass er einheimisch bei dem Herrn sein wird, wenn er diesen Leib 
verlässt, und dass dann die Freude der Gegenwart des Herrn sein Teil 
sein wird. Es kann niemand mehr als ich auf der Wiederkunft und der 
Erwartung des Herrn sowie auf der Wichtigkeit unserer Auferstehung 
bestehen, und immer wieder komme ich darauf zurück, sooft sich mir 
bei den Gläubigen eine Gelegenheit dazu bietet. Dadurch soll aber 
um keinen Preis die Wahrheit beeinträchtigt werden, dass für Gott 
alle – selbst die Geister im Gefängnis – leben, noch sollen die herrli-
che Freude, die Segnung, und der „Gewinn“, bei dem Herrn zu sein, 
wenn wir sterben, geschmälert werden. Denn dieser Gedanke war stets 
die Freude der Gläubigen und hat schon über manches Sterbebett ein 
himmlisches Licht verbreitet, wie es, wenn der Herr verziehen sollte, 
auch weiterhin der Fall sein wird.

Die Schrift redet klar und ausdrücklich von dem Glück des Christen 
bei seinem Abscheiden, von seinem Vorrecht, bei Christus zu sein. Sie 
erblickt darin die Ursache für eine größere Freude, als sie der glück-
seligste Dienst auf Erden zu gewähren vermag. Von diesem Glück und 
diesem Vorzug spricht sie aber ebenso nachdrücklich, wenn es sich um 
das Kommen Christi zur Aufnahme all seiner Heiligen handelt mit dem 
Ziel, Ihm gleich und für immer bei Ihm in der Herrlichkeit zu sein. Das 
wird der vollkommene und vollendete Zustand der ewigen Segnung 
sein, nachdem die Hochzeit des Lammes stattgefunden hat und wir 
dann allezeit bei dem Herrn sein werden.


