J. N. Darby

Der Zustand der Seele

nach dem Tod

Du aber bleibe in dem,
was du gelernt hast.

2. Timotheus 3,14







Der Zustand der Seele
nach dem Tod

J. N. Darby

Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt



Die Bibelstellen sind nach der ,,Elberfelder Ubersetzung®
(Edition CSV Hiickeswagen) angefiihrt.

© by: Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt
— Verbreitung christlicher Literatur —
www.ernst-paulus-verlag.de

Diese Datei ist fiir den personlichen Gebrauch bestimmt und darf nicht
ohne Genehmigung des Herausgebers an Dritte weitergegeben werden.

Best.-Nr.: 50264.26



Der Zustand der Seele nach dem Tod

Der Zustand der Seele nach dem Tod ist fiir jeden von uns von groi-
tem Interesse. Die bekennende Christenheit hat die grolRe Wahrheit der
Wiederkunft Christi zur Aufnahme der Glaubigen und zum Gericht der
Erde vor dem Ende der Welt verworfen. Sie hat die der Auferstehung
durch das Neue Testament beigelegte Bedeutung aus dem Auge ver-
loren und demzufolge der unbestimmten Vorstellung, dass man nach
dem Tod zum Himmel gehe, einen absoluten Charakter eingerdumt, der
jeden anderen Begriff von Gliick und Herrlichkeit ausschliet — eine
Vorstellung, die selbst im gesunden evangelischen Teil des Christen-
tums herrscht. Die Schrift aber redet zu betont von der Wiederkunft des
Herrn, als dass der Gedanke, durch den Tod zum Himmel zu gehen,
den Geist des Glaubigen beherrschen sollte. Dieser Gedanke findet
sich in der Schrift nur bei dem Rauber am Kreuz, dem die VerheiSung
zuteilwurde, mit Christus im Paradies zu sein. Es wird nicht bestritten,
dass auch wir dahin gehen; aber der schriftgemdSe Gedanke ist stets,
dass wir zu Christus gehen. Seit Er im Himmel ist, gelangen auch wir
ohne Zweifel dahin; aber die Schrift kehrt nie die Tatsache hervor, dass
wir im Himmel, sondern dass wir bei Christus sein werden und das ist
fiir unsere geistlichen Neigungen hochst beachtlich. Die Schrift stellt
Christus vor unsere Seelen und nicht den Himmel, obwohl wir sicher
dorthin kommen und gliicklich sein werden.

Ich erwdhne das nur, um die Gewohnheiten unserer Gedanken zu
charakterisieren. Unsere arme menschliche Natur gerdt, um die Un-
tiefen zu vermeiden, so leicht auf Klippen. Sie folgt ferner so gern
ihren eigenen Gedanken, anstatt einfach das Wort Gottes anzunehmen.
Nichtsdestoweniger hat die wiedererkannte Wahrheit von der Wieder-
kunft des Herrn und der ersten Auferstehung viele Glaubige belebt und
die Vorstellung, durch den Tod in den Himmel zu gehen, beseitigt — eine
Vorstellung, die zu unbestimmt und zu wenig schriftgemal ist; als dass
sie die zufriedenstellen konnte, die die Schrift erforschen. Manche sonst



Der Zustand der Seele nach dem Tod

im Glauben gesunde Christen haben behauptet, dass die Seele schlafe
und sich bis zur Auferstehung in einem bewusstlosen Zustand befinde,
wahrend andere, irregeleitet durch diesen falschen Begriff, nicht nur das
unmittelbare Gliick der Entschlafenen, die bei Christus sind, sondern
die Hoffnung des Glaubigen selbst infrage stellen. Ach, wie schnell
vergrofert sich die Zahl jener Irregeleiteten, die die Fundamentallehren
des Evangeliums leugnen!

Es ist nicht meine Absicht, hier denen entgegenzutreten, die die
Unsterblichkeit der Seele leugnen; denn das haben andere schon in
iberfiihrender Weise getan. Ich beabsichtige nur, einfach und schrift-
gemdll zu beweisen, dass der Glaubige nach seinem Abscheiden sich
bei Christus eines unmittelbaren Gliickes erfreuen kann in einem Zwi-
schenzustand, in dem sich auch Christus hinsichtlich seiner Stellung als
Mensch befindet, obwohl Er in der Herrlichkeit ist. Auch nach seinem
Abscheiden erwartet der Christ die Auferstehung des Leibes, weil erst
sie ihn in seinen letztendlichen Zustand der Herrlichkeit einfiihren wird.
Die Menschen reden von verherrlichten Geistern; die Schrift spricht
nie davon. Die Absicht Gottes in Bezug auf uns ist, dass wir dem Bild
seines Sohnes gleichférmig sein sollen, damit Er der Erstgeborene un-
ter vielen Briidern sei. ,,Es ist noch nicht offenbar geworden, was wir
sein werden; wir wissen, dass wir, wenn es offenbar wird, ihm gleich
sein werden, denn wir werden ihn sehen, wie er ist.“ ,,Und wie wir das
Bild dessen von Staub getragen haben, so werden wir auch das Bild des
Himmlischen tragen® (s. R6m 8,29; 1. Joh 3,2; 1. Kor 15,49).

Das wurde bei der Verkldarung offenbart, als Mose und Elia in der
Herrlichkeit erschienen (s. Lk 9,28-36). Unser ewiger Zustand der
Freude und Herrlichkeit besteht in der Tatsache, dass wir allezeit bei
dem Herrn sein werden und dass Er selbst uns ins Haus des Vaters
aufnehmen wird. Letzteres findet sich sogar in der Geschichte der Ver-
klarung wieder, wo Mose und Elia in die Wolke eintraten, aus der die
Stimme des Vaters kam (vgl. a. 1. Thes 4,17). Christus wird kommen
und uns zu sich aufnehmen, nachdem wir auferweckt oder nach sei-



nem Bild verwandelt sind; dann wird unser armer, irdischer Leib dem
Leib seiner Herrlichkeit gleichférmig sein (s. Phil 3,21). Das ist unser
ewiger Zustand.

Hierzu hat Gott uns schon bereitet und uns das Unterpfand des Geis-
tes gegeben (s. 2. Kor 5,5). Bei dem Herrn und Thm fiir immer gleich
zu sein, ist unsere ewige Freude und die Frucht der Liebe Gottes, der
uns zu seinen Kindern gemacht hat und uns in die fiir uns im Haus des
Vaters bereiteten Wohnungen einfiihren will.

Wir haben ein zweifaches Teil: Wir werden Christus gleich und bei
Ihm sein, und wir werden in Thm gesegnet sein mit jeder geistlichen
Segnung in den himmlischen Ortern. Diese Vorziige haben wir durch
die Erlosung erworben; aber wir besitzen sie noch nicht. Obwohl von
Gott dazu bereitet, besitzen wir jetzt nur das Unterpfand des Geistes.
Den Gesichtspunkt unserer Gleichférmigkeit mit Christus haben wir
bereits erdrtert. Die dabei angefiihrte Stelle: ,,und so werden wir alle-
zeit bei dem Herrn sein®, fithrt uns mit der Autoritédt der Schrift zu dem
zweiten Punkt der Betrachtung, ndmlich zu unserem Teil mit Christus
in den himmlischen Ortern. Hierzu sei auf einige Stellen hingewiesen,
die Auskunft dariiber geben, was die Christen, die mit Christus geglaubt
und gelitten haben, charakterisiert. Es ist gesagt, dass Gott alles, was in
den Himmeln und auf der Erde ist, in dem Christus zusammenbringen
wird (s. Eph 1,10), dass alle Dinge durch und fiir Christus geschaffen
sind (s. Kol 1,16.20) und dass alles seinen Fiillen unterworfen sein wird
(s.Heb 2; 1. Kor 15,27.28; Eph 1,22). Aber es wird auch vermerkt, dass
Ihm noch nicht alle Dinge unterworfen sind (s. Heb 2). Er sitzt jetzt auf
dem Thron des Vaters und nicht auf seinem eigenen (s. Off 3,21). Gott
hat gesagt: ,,Setze dich zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde hinlege
als Schemel deiner FiiBe“ (Heb 1,13). Er wartet also, bis seine Feinde
als Schemel seiner Fiile hingelegt werden. Die Zeit wird kommen, wo
nicht allein die Dinge in den Himmeln und auf der Erde vers6hnt sein
werden (s. Kol 1,20), sondern wo selbst die Dinge unter der Erde — die
hollischen — seine Gegenwart und Autoritdt anerkennen miissen. Jedes



Der Zustand der Seele nach dem Tod

Knie wird sich vor Thm beugen, jede Zunge wird bekennen miissen,
dass der von den Menschen verachtete und verworfene Jesus Christus
Herr ist, zur Ehre Gottes, des Vaters (s. Phil 2.10.11). Das alles haben
wir noch zu erwarten.

In dieser Vereinigung aller Dinge in den Himmeln und auf der Erde
unter Christus als dem Haupt haben wir unser Teil in den himmlischen
Ortern — jetzt im Geist und spéter in Herrlichkeit; beide Tatsachen
konnen in Wirklichkeit nicht voneinander getrennt werden. Wir sind
selbstverstdndlich jetzt noch nicht in der Herrlichkeit; aber sie ist
unsere gegenwdrtige Berufung — das, was wir erwarten und wozu wir
erkauft und gebildet worden sind. Jetzt haben wir diesen Schatz in
irdenen Gefédlen und seufzen beschwert. Wenn wir auler dem Leib
sein werden, horen diese Seufzer auf, und wir werden in der Freude
bei Christus sein. Bei seiner Wiederkunft werden wir einen Leib be-
kommen, der dieser himmlischen Stellung entspricht und wir werden
so in der Herrlichkeit sein. ,,Er hat uns gesegnet mit jeder geistlichen
Segnung in den himmlischen Ortern in Christus“ (s. Eph 1,3). ,,Denn
wir wissen, dass, wenn unser irdisches Haus, die Hiitte, zerstort wird,
wir einen Bau von Gott haben, ein Haus, nicht mit Handen gemacht,
ein ewiges, in den Himmeln“ (2. Kor 5,1). ,,Denn unser Biirgertum ist
in den Himmeln“ (Phil 3,20).

In demselben Kapitel (V. 14) ist auch die Rede von der ,,Berufung
Gottes nach oben®, denn die wahre Kraft des Ausdruckes ,,himmlische
Berufung“ ist: ,,berufen nach oben“. Das Gleiche wird auch im Brief an
die Hebrder bezeugt, dass namlich Christus als unser Vorldufer in das
Innere des Vorhangs eingegangen ist, das heif3t, in den Himmel selbst,
und dass wir der himmlischen Berufung teilhaftig sind (s. Kap. 3,1;
6,18-20; 9,24). Als solche, die durch den Heiligen Geist mit Christus
eins sind, sitzen wir in Christus in den himmlischen Ortern — nicht mit
Thm, sondern in Thm. Das ist unser Platz. Wenn der Herr kommt, so
wird Er als der Sohn des Menschen alle Argernisse und diejenigen, die
die Gesetzlosigkeit tun, zusammenlesen und dann werden die Gerech-



ten leuchten in dem Reich ihres Vaters (s. Mt 13,41.43). Aus diesem
Grund zeigten Mose und Elia, in Herrlichkeit auf der Erde offenbart,
nicht nur den Zustand der Heiligen im Reich, sondern sie traten auch
in die Wolke ein, in der Gott wohnt und aus der sich die Stimme des
Vaters horen lieR.

Unser Teil besteht also augenscheinlich darin, dass, wenn Gott alle
Dinge in den Himmeln und auf der Erde unter ein Haupt zusammenbrin-
gen wird, wir Christus in der Herrlichkeit gleich und allezeit bei Thm
sein werden, und zwar im Himmel selbst, gesegnet mit jeder geistlichen
Segnung in den himmlischen Ortern, im Gegensatz zu den zeitlichen
Segnungen Israels auf der Erde. Wenn wir seine Miterben sind, so miis-
sen wir auch, was weit besser ist, im Haus des Vaters wohnen, in das Er
gegangen ist. Deshalb wird uns klar und deutlich gesagt, dass unsere
Hoffnung in den Himmeln aufbewahrt ist (s. Kol 1,5), und zwar ein ,,un-
verwesliches und unbeflecktes und unverwelkliches Erbteil (s. 1. Pet
1,4). Das alles beweist uns, dass unsere Segnungen in jenem Bereich
liegen, in den unsere Hoffnung hineindringt und in den unser Vorldufer
bereits eingegangen ist. Wir werden das Bild des Himmlischen tragen
und allezeit bei dem Herrn sein. Er ist hingegangen, um uns eine Stétte
im Haus des Vaters zu bereiten und Er wird wiederkommen, um uns
zu sich zu nehmen. Er hat gesagt: ,,Vater, ich will, dass die, die du mir
gegeben hast, auch bei mir seien, wo ich bin“ (Joh 17,24).

Es wére noch manches hinzuzufiigen iiber diese Segnung und die
Stellung, die uns gegeben ist, ,,damit er in den kommenden Zeitaltern
den iiberragenden Reichtum seiner Gnade in Giite an uns erwiese in
Christus Jesus® (Eph 2,7). Der angekiindigte Zweck diirfte aber nach
dieser Beweisfiihrung und Darstellung unserer Segnungen erreicht wor-
den sein. Die Ausfiihrungen stellen klar, dass von unserer Bekehrung
an bis zur Herrlichkeit unsere Berufung zu aller Zeit dieselbe ist und
dass es nur eine Hoffnung unserer Berufung gibt. Gott hat uns zu sei-
nem eigenen Reich und zu seiner eigenen Herrlichkeit berufen und wir



Der Zustand der Seele nach dem Tod

riihmen uns in Hoffnung der Herrlichkeit Gottes. Das Haus des Vaters
ist die Wohnstétte seiner Kinder.

Einzugehen ist aber noch auf die Frage, nach dem Zwischenzustand.
Es ist eindeutig gekldrt, wo sich alle unsere Segnungen befinden und
was die Erlésung uns erworben hat. Der Gott aller Gnade hat uns zu
seiner ewigen Herrlichkeit durch Jesus Christus berufen, damit wir ei-
nen vollstandigen Teil der eigenen Herrlichkeit Christi bilden; denn was
wiirde ein Erloser ohne die Erlésten sein? Von dem Augenblick an, wo
ich glaube, dass der vielgeliebte Sohn Gottes fiir mich als Mensch ge-
storben ist, lerne ich den unschéatzbaren Wert alles dessen zu begreifen,
was ich infolge dieses Todes empfangen habe. Der Brief an die Hebrder
liefert —und das ist der einzige Zweck dieses Briefes —den Beweis, dass
wir ein himmlisches Teil haben im Gegensatz zu dem Judentum, dessen
Teil irdisch war und in der Wiederherstellung Israels begriindet liegt. Sie
besallen einen Hohenpriester auf der Erde, weil Gott seinen Thron auf
der Erde zwischen den Cherubim hatte; aber uns geziemte ein anderer
— ein Hoherpriester, ,,heilig, unschuldig, unbefleckt, abgesondert von
den Siindern und héher als die Himmel geworden®, weil unser Platz
und unser Teil bei Gott sind. Unser Platz und unsere Berufung sind in
den himmlischen Ortern. Alles musste im Einklang sein, die Vortreff-
lichkeit des Opfers und des priesterlichen Dienstes. Was aber sagt das
Wort Gottes tiber unseren Zwischenzustand von dem Augenblick an, wo
wir diese Hiitte, in der wir seufzen, verlassen, bis zu dem Augenblick,
wo dieser Leib der Niedrigkeit bei der Wiederkunft Christi dem Leib
seiner Herrlichkeit gleichférmig gemacht werden wird?

Wenn wir diese unsere kiinftige Gleichférmigkeit mit Thm (s. Phil
3,21) sowie die Wahrheit, dass unser Teil und unsere Berufung himm-
lisch sind, begriffen haben und wenn wir bedenken, dass alles einfach
unser Biirgerrecht jetzt und fiir immer im Himmel ist, beschrankt sich
diese Frage nur noch darauf: Inwieweit genieen wir das, wenn wir
sterben? Ist unser Genuss dann groRer oder geringer als jetzt? ,,Er [Gott]
ist aber nicht der Gott der Toten, sondern der Lebenden; denn fiir ihn

10



leben alle (Lk 20,38). Mit ihrem Abscheiden sind die Glaubigen wohl
ganz und gar fiir die Welt gestorben, fiir IThn aber leben sie wie fiir den
Glauben. Man behauptet, dass sie schlafen; aber diese Vorstellung ist
unbegriindet. Dass Stephanus entschlief, besagt lediglich, dass er starb,
dass seine Seele nach dem Tod entschlafen sei. Gott wird die, die in
Jesus entschlafen sind, mit Thm bringen (s. 1. Thes 4,14); sie allein sind
die ,, Toten in Christus“ (V. 16). Das ergibt sich auch aus dem 1. Brief
an die Korinther. ,,Von denen ... einige aber auch entschlafen sind“
(Kap. 15,6), das heilt, sie sind gestorben; hier steht dasselbe Wort wie
in 1. Thessalonicher 4,14, und zwar als Gegensatz zu dem in demselben
Kapitel sich vorfindenden Ausdruck: ,,Wir, die Lebenden®, und zu dem
Wort in 2. Korinther 5: , Einheimisch in dem Leib“.

,Entschlafen“ heillt also ,,sterben®, und das ist eine treffende Be-
zeichnung fiir die Tatsache, dass die Gestorbenen nicht etwa aufgehort
haben zu existieren, sondern dass sie in der Auferstehung wieder auf-
wachen werden, wie ein Mensch vom Schlaf aufwacht. Der Sterbefall
des Lazarus liefert uns dafiir einen klaren Beweis (s. Joh 11). Der Herr
sagt: ,,Lazarus, unser Freund, ist eingeschlafen; aber ich gehe hin, um
ihn aufzuwecken“ (V. 11). Die Jiinger meinten, Er rede von der Ruhe
des Schlafes. Jesus sagte ihnen dann geradeheraus: ,,Lazarus ist ge-
storben“ (V. 14). — Der ,,Schlaf* bezeichnet hier also den Tod und das
,2Aufwecken® die Zuriickfiihrung aus dem Zustand des Todes durch
Auferstehung; es handelt sich mithin nicht um ein Aufwecken der Seele,
als ob diese schlafe, um sie dann da zu lassen, wo sie sich befindet.
Entschlafen und sterben sind fiir den Christen gleichbedeutend; der
Schlaf der Seele ist nichts als eine Erfindung.

Paulus wusste, dass Gott ihn fiir die Herrlichkeit bereitet hatte und
er redete davon wie von einem gemeinschaftlichen Glaubensgut aller
Christen. Er wiinschte nicht, als wéare er kampfesmiide, entkleidet zu
werden, d. h., zu sterben; sein Sehnen war, dass das Sterbliche vom
Leben verschlungen wiirde. Die Christen haben Christus als ihr Leben
wie auch als ihre Gerechtigkeit. Deshalb haben sie selbst in Bezug

11



Der Zustand der Seele nach dem Tod

auf den Tod ein stetes Vertrauen, indem sie wissen, dass sie ,,wahrend
sie einheimisch in dem Leib sind, von dem Herrn ausheimisch sind“
(s. 2. Kor 5,6). Sie haben das Leben — ein ewiges Leben in Christus;
aber sie tragen es hier in irdenen Gefdllen, abwesend von dem Herrn.
Sobald sie diese armseligen Gefalle, in denen sie seufzen und beschwert
sind, verlassen, sind sie einheimisch beim Herrn. Ist das nun besser
oder schlimmer? Und wo ist der Herr? Will das besagen, dass der Hei-
lige Geist, der Geist des Lebens in Christus Jesus, den die Glaubenden
schon als Macht des Lebens besitzen, sich dann schlafend in einem
bewusstlosen Zustand befinde? War das die Hoffnung des Apostels, der
in diesem Leben in Christus eine solche Macht erblickte, dass er nicht
mit dem Tod, sondern vielmehr mit dem Augenblick rechnete, wo das
Sterbliche vom Leben verschlungen werden wird? Erinnern wir uns
doch, dass Christus unser Leben ist; weil Er lebt, darum leben auch wir.
Oder verlieren wir etwa, wenn wir sterben, unser Verhiltnis zu Thm?

Paulus war bedréngt und wusste nicht, was er wéhlen sollte (s. Phil 1);
er hatte Lust, abzuscheiden, um bei Christus zu sein, weil es weit besser
war. Obwohl das Leben fiir ihn Christus war, so war doch das Sterben
ein Gewinn. Aber es war seine Freude und Gliickseligkeit, ganz fiir
Christus zu leben, so dass das Verweilen in der Hiitte fiir ihn der Miihe
wert war. Hitte er das Sterben vorziehen und es als Gewinn betrachten
konnen, wenn es ihn in den Zustand der Bewusstlosigkeit versetzt und
des Gedenkens an Christus und seinen Dienst enthoben haben wiirde?
War es sein Wunsch und seine besondere Freude, sich schlafen zu legen
und nichts mehr von Christus zu héren? Nein, er hielt es fiir besser, bei
Christus zu sein, als — obwohl ihm das der Miihe wert war — auf der
Erde zu dienen. Es wére doch vergleichsweise absurd, anzunehmen, die
Schilderung des Nutzens und der Geniisse, die ich bei einem Freund
zu finden hoffe, driicke das Verlangen aus, bei meiner Vorsprache
daraufhin in einen tiefen Schlaf zu fallen, um ja nichts von dem wahr-
zunehmen, was um mich herum vorgeht. Erinnern wir uns daran, dass
der Herr den sterbenden R&duber, der Ihn unter allen Menschen allein in

12



jener denkwiirdigen Stunde bekannte, mit den Worten trostete: ,,Heute
wirst du mit mir im Paradies sein!“ War dieses: ,Mit mir“ und ,,im
Paradies sein“ nicht ein Gliick, das Er ihm damals verhief? Bestand
dieses Gliick etwa in einem tiefen Schlaf und in einem bewusstlosen
Zustand? Eine solche Behauptung wéare doch wohl hochst téricht und
stainde zudem im klaren Widerspruch zu dem Sinn der Worte Christi.

Diese Worte schreibt Lukas, der durch sein ganzes Evangelium hin-
durch die gottliche Gnade in dem Sohn des Menschen bezeugt und den
gegenwartigen Zustand der Dinge klarstellt. Die beiden ersten Kapitel
dieses Evangeliums sind génzlich dem armen, gottesfiirchtigen Uberrest
gewidmet, der Christus erwartet; sie liefern ein kostbares Gemélde von
jenen Armen im Geist, die Gott inmitten des rebellischen und unglau-
bigen Volkes Israel angehoren. Dann enthiillt Lukas das Geschlechts-
register Christi bis hin zu Adam und offenbart bis zum Schluss seines
Evangeliums die Gnade, die in dem Sohn des Menschen erschienen ist,
um den Menschen zu segnen, und die ihn von da an segnet, und zwar
auf eine himmlische Weise. Dieses Evangelium beschéftigt sich nicht,
wie das des Matthdus, mit den Haushaltungen, sondern stellt die Gnade
dar, und zwar eine gegenwartige Gnade, die himmlische Gnade durch
das Evangelium, den gegenwadrtigen Zustand der Dinge. Es entspricht
nach seinem MaR dem Zeugnis des Paulus und der Apostelgeschichte.
Obwohl nun der arme Réuber die Macht der Gnade und des Glaubens
in gldnzender Weise demonstrierte und Christus als Herrn gerade dann
bekannte, als alles mit diesen Wiirden in Widerspruch stand, {iberstieg
seine Erkenntnis die der Gldubigen seiner Nation nicht. Er wusste
nichts von einem himmlischen Reich, erwartete aber sicher, dass der,
der am Kreuz hing, in seinem irdischen Reich kommen werde; und voll
gliicklichen Vertrauens zu Christus bittet er Thn, sich dann seiner zu
erinnern. Die Antwort des Herrn steht im Einklang mit den Grundziigen
des Evangeliums und besagt: ,,Du brauchst nicht so lange zu warten;
ich bringe dir das Heil durch Gnade. Heute, an diesem Tag, wirst du mit
mir im Paradies und mein geeigneter Begleiter in der Segnung sein.*

13



Der Zustand der Seele nach dem Tod

Das ist das Teil der entschlafenen Glaubigen; sie sind bei Christus
im Besitz der Segnungen, abwesend vom Leib und einheimisch beim
Herrn. Ich kenne die jammerlichen Ausfliichte, deren man sich bei die-
ser Stelle bedient, indem man liest: ,,Wahrlich, ich sage dir heute, du
wirst mit mir im Paradies sein.“ Durch diese Lesart wird nicht nur der
Einklang mit dem Inhalt des Lukasevangeliums zerstort, sondern auch
die ganze Ordnung umgekehrt und diese Stelle ihres Sinnes beraubt.
Das Wortchen ,,heute® steht am Anfang des Satzes, um die Erwiderung
auf das Wort des Réaubers: ,,Wenn du in deinem Reich kommst“, mit
Nachdruck zu betonen. Es ist kindisch, jenes Wortchen mit der feierli-
chen Versicherung: ,,Wahrlich, ich sage dir“, verbinden zu wollen und
zerstort die Anspielung auf die Bitte des Raubers, der nur erwartete, dass
Christus, wenn Er in seinem Reich komme, sich seiner erinnern moge.
,»INein“, sagt der Herr mit dem feierlichen ,,Wahrlich, dessen Er sich
bedient, ,,du sollst nicht einmal so lange warten, sondern wirst heute
noch mit mir im Paradies sein.”“ Was sollte das Wort in der Fassung:
,Wabhrlich, ich sage dir heute®, fiir eine Bedeutung haben? Es wiirde
die Versicherung ihrer Feierlichkeit entkleiden, wahrend die Worte:
»Wahrlich, ich sage dir: Heute wirst du mit mir im Paradies sein®, weit
iber die Hoffnung des Ré&ubers hinausgehen und uns andere als nur
irdische Freuden offenbaren, die uns erwarten, wenn wir aus dieser
Welt scheiden, um bei dem Herrn zu sein.

Durch die Bosheit der Juden ging die Verheiung des R&aubers in
Erfiillung, indem sie ihm die Beine brachen. Ihre Bosheit war auch das
Mittel zur Erfiillung des Erlosungswerkes, das dem armen Rauber das
Recht gab, bei Christus im Paradies zu sein. Das war auch die Erwartung
des Stephanus, als der Tod seinen Lauf auf der Erde beendete. Er sah
Christus und bat Thn, seinen Geist aufzunehmen. Hat Christus ihn auf-
genommen? Oder hat Er nur dem Dienst und der Freude des Stephanus
ein Ende gemacht und ihn zum Schlaf niedergelegt?

Der Zwischenzustand ist also nicht die Herrlichkeit; denn dazu gehort
die ,,Auferweckung des Leibes in Herrlichkeit“. Er wird ,,unseren Leib

14



der Niedrigkeit umgestalten zur Gleichférmigkeit mit seinem Leib der
Herrlichkeit“. Aber der Zwischenzustand ist die Segnung dort, wo es
weder Unreinheit noch Siinde gibt. Man ist bei Christus selbst, der
Quelle unaussprechlicher Freude. Paulus und Stephanus sind in ihrer
Hoffnung und ihrem unerschiitterlichen Vertrauen nicht getduscht
worden, und die dem R&uber vom Herrn gegebene VerheiSung ist
nicht unerfiillt geblieben. Ich richte an jedes vorurteilsfreie Gemiit die
Frage, ob die in 2. Korinther 5, in Philipper 1 und in Apostelgeschichte
7 vorgestellte Hoffnung sowie die an den Rauber gerichteten Worte des
Herrn lediglich einen tiefen Schlaf, einen Zustand der Bewusstlosigkeit
verheien. Lasst uns die Schilderung des Zustandes des reichen Mannes
und des armen Lazarus durch den Herrrn schlieen, dass sich der Gott-
lose und der Gerechte in Schlaf und Bewusstlosigkeit befinden? Man
wird einwenden, dass das nur eine bildliche Darstellung sei. Ich rdume
dies vollig ein; aber es kann doch unméglich eine falsche Darstellung
sein, die uns schlafende und bewusstlose Manner vor Augen stellt.

Uberdies stellt uns 2. Korinther 5,6-8 einen gliickseligen Zustand bei
Christus vor Augen, der eintritt, sobald man gestorben ist. Diese Stelle
bezieht sich unverkennbar auf den Tod; denn der Apostel hatte am Le-
ben verzweifelt (s. 2. Kor 1). ,,Ausheimisch vom Leib und einheimisch
bei dem Herrn sein“, bezeichnet nicht die Auferstehung; vielmehr ist
hier die Rede vom Verlassen des Leibes; man ist entkleidet. Auch in der
Stelle, in der der Apostel vom Abscheiden spricht, um bei Christus zu
sein, geht es nicht um die Auferstehung oder die Verwandlung, sondern
um den Tod; denn er sagt: ,,Das Sterben [ist] Gewinn“ (Phil 1,21).

Wir kénnen nicht sagen, in welcher Weise ein Geist Christus genieft;
aber das macht keine Schwierigkeit. Mein Geist geniefSt Christus trotz
aller Hindernisse, die ihm das elende, irdene GefaR, in dem er sich be-
findet, in den Weg legt. Wir freuen uns, auch wenn wir Thn selbst nicht
sehen, mit unaussprechlicher und verherrlichter Freude. Jetzt geniefSt
meine Seele, nicht mein Leib, Christus in geistlicher Weise inmitten
der Hindernisse des irdenen Gefédlles und ausheimisch vom Herrn; dann

15



Der Zustand der Seele nach dem Tod

wird sie Thn ohne das Hindernis des irdenen Gefédlles und einheimisch
bei dem Herrn geniefen. Der Glaubige kann vollkommen sicher sein,
dass er einheimisch bei dem Herrn sein wird, wenn er diesen Leib
verldsst, und dass dann die Freude der Gegenwart des Herrn sein Teil
sein wird. Es kann niemand mebhr als ich auf der Wiederkunft und der
Erwartung des Herrn sowie auf der Wichtigkeit unserer Auferstehung
bestehen, und immer wieder komme ich darauf zuriick, sooft sich mir
bei den Glaubigen eine Gelegenheit dazu bietet. Dadurch soll aber
um keinen Preis die Wahrheit beeintrachtigt werden, dass fiir Gott
alle — selbst die Geister im Gefdngnis — leben, noch sollen die herrli-
che Freude, die Segnung, und der ,,Gewinn“, bei dem Herrn zu sein,
wenn wir sterben, geschmélert werden. Denn dieser Gedanke war stets
die Freude der Glaubigen und hat schon iiber manches Sterbebett ein
himmlisches Licht verbreitet, wie es, wenn der Herr verziehen sollte,
auch weiterhin der Fall sein wird.

Die Schrift redet klar und ausdriicklich von dem Gliick des Christen
bei seinem Abscheiden, von seinem Vorrecht, bei Christus zu sein. Sie
erblickt darin die Ursache fiir eine groRBere Freude, als sie der gliick-
seligste Dienst auf Erden zu gewédhren vermag. Von diesem Gliick und
diesem Vorzug spricht sie aber ebenso nachdriicklich, wenn es sich um
das Kommen Christi zur Aufnahme all seiner Heiligen handelt mit dem
Ziel, Ihm gleich und fiir immer bei Ihm in der Herrlichkeit zu sein. Das
wird der vollkommene und vollendete Zustand der ewigen Segnung
sein, nachdem die Hochzeit des Lammes stattgefunden hat und wir
dann allezeit bei dem Herrn sein werden.

16



