J.-A. Monard

Bleibe in dem,

was du gelernt hast

Ein Wort der Warnung

Du aber bleibe in dem,
was du gelernt hast.

2. Timotheus 3,14






Bleibe in dem,
was du gelernt hast

Ein Wort der Warnung

J.-A. Monard

Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt



Die Bibelstellen sind nach der ,,Elberfelder Ubersetzung*
(Edition CSV Hiickeswagen) angefiihrt.

Kommentar zu der Broschiire ,,Met alle heiligen“ (,,Mit allen Heili-
gen®) von D. Steenhuis, W. J. Ouweneel und H. P. Medema

ErschieneI}: Allée de la Champagne 35, CH-2502 Bienne, 1996
Deutsche Ubersetzung von E. Liiling

© by: Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt
— Verbreitung christlicher Literatur —
www.ernst-paulus-verlag.de

Diese Datei ist fiir den personlichen Gebrauch bestimmt und darf nicht
ohne Genehmigung des Herausgebers an Dritte weitergegeben werden.

Best.-Nr.: 50255.26



Inhalt

1. Einfihrung. .. ... . 7
2.Schiilerund Lehrer . ...... ... . 8
4. Der rechte Gebrauch des Alten Testaments . . ................. 11
5. Verunreinigung durch Beriihrung oder Verbindung............. 15
6. Der einzige Grund fiir Verunreinigungen?. ................... 17
7. Die Belehrung von 1. Korinther 5. .. ...... ... . ... . ... .... 18
8. Die Belehrung von Josua 7 ..........coiiiinnninnnnn. 20
9. Die Belehrung von 2. Timotheus 2 . ........................ 22
10. Die Belehrung von Haggai 2,11-14........................ 27
11. Verbindung und Gemeinschaft. . ............ ... ... ... ... 27
13. Geistliches Unterscheidungsvermégen .. ................... 32

14. SchlUss. . ..o e 33






1. Einfihrung

1. Einfliihrung

In der letzten Zeit' hat eine Broschiire aus den Niederlanden mit dem
Titel ,,Met alle heiligen“ (,,Mit allen Heiligen®) unter uns Verbreitung
gefunden.?

Diese Broschiire stellt die Belehrungen weitgehend infrage, die wir
in Bezug auf die kirchliche Absonderung empfangen haben. Bei der
Krisensituation, in der die Versammlungen sich zurzeit befinden, wirft
diese Broschiire bei vielen Fragen auf. Deshalb besteht ein grofSes Be-
diirfnis nach einer Stellungnahme.

Wie viel lieber hétte ich diese Aufgabe anderen iiberlassen! Aber
der Gedanke, einigen meiner Geschwister niitzlich sein zu kénnen, hat
mich meine Zuriickhaltung tiberwinden lassen. Nachdem die Arbeit
nun getan ist, darf ich Gott fiir die Hilfe danken, die zahlreiche Briider
mir gewdhrt haben.

Es lag mir nicht daran, diese Broschiire systematisch durchzugehen;
ich habe mich darauf beschrédnkt, einige Punkte herauszustellen. Das
geniigt, um ihren Charakter und ihr Ziel aufzuzeigen. Man muss sie
nicht besitzen, um meinen Bemerkungen folgen zu konnen.

Wiederholt empfand ich das Bediirfnis, erst das vorzustellen, was
nach meiner Uberzeugung die Lehre des Wortes ist, und danach erst
die bestrittenen Punkte zu beleuchten. Dadurch erklaren sich ziemlich
lange Ausfiihrungen ohne Bezugnahme auf die Broschiire. Wir sollten
immer daran denken, dass uns das Wort Gottes nicht zu Beweisfiihrun-
gen gegeben ist, sondern um unsere Gedanken und unsere Gesinnung
zu bilden.

1 Anmerkung des Herausgebers: Es handelt sich hierbei um die 1990er Jahre.

2 Auf den folgenden Seiten wird die Broschiire ,, Mit allen Heiligen“ einfach ,,Broschiire” genannt.
Die Schreiber nenne ich kurz ,,die Verfasser“. Die Ausziige aus der Broschiire sind eingertickt und
kursiv wiedergegeben. Der Titel der Broschiire ist abgekiirzt zu ,, MAH*.



Inhalt

Mehr als einmal macht die Broschiire darauf aufmerksam, dass wir
das Wort und nur das Wort horen sollen. Das ist natiirlich eine ausge-
zeichnete Empfehlung. In Wirklichkeit aber vermischt der Text Wahres
und Falsches in verwirrender und verderblicher Weise.

Moéchte der Herr selbst seine Schafe unterweisen! Thre Bewahrung
liegt allein darin, dass sie seine Stimme gut kennen.

2. Schiiler und Lehrer

Das folgende Zitat zeigt die Absicht der Verfasser:

Und so hoffen wir, den Leser in dem Bericht iiber unsere Entdeckungen
und Erfahrungen schrittweise mitnehmen zu kénnen (MAH S. 4).

Dieses schrittweise Vorgehen geschieht mit Hilfe einer Beweisfiih-
rung, die leicht zu einer Zustimmung mit fortreif$t. Die Verfasser haben
also Entdeckungen gemacht. Sie wollen uns dahin bringen, ihnen zu
folgen, ohne uns zu tiberrumpeln. Sie erkldren uns ihr Vorgehen:

Wir sind nicht nur Lehrer gewesen, wir sind auch Schiiler geblieben
(MAH S. 7).

Schon vor einigen Jahren haben Briider ihre Sorge zum Ausdruck
gebracht, als sie feststellten, dass es bei den Verfassern der Broschiire
bedeutsame Verdanderungen in ihrer Lehren gab.?

Mit derselben Uberzeugungskraft wie friiher schickten sie sich an,
etwas wesentlich anderes zu lehren. Hier ist nun eine Erlduterung, die
scheinbar alle Vorwiirfe entscharft und alles regelt: ,,Wir sind nicht nur
Lehrer, sondern auch Schiiler.“

Es ist sehr wahr, dass wir lebenslang in der Schule des Herrn sind,
und dass wir Fortschritte machen sollen, sogar Fortschritte, die ,,allen
offenbar seien“ (1. Tim 4,15). Wenn ich aber heute etwas lehre, das

3 Wir verweisen insbesondere auf die Schrift von H. Wijnholds ,,Geédnderte Auffassungen — schwer-
wiegende Folgen“.



2. Schiler und Lehrer

dem widerspricht, was ich gestern sagte, muss ich mir aber doch des-
sen bewusst sein, dass ich bei meinen Geschwistern eine tiefe Unruhe
hervorrufe.

Das hat auch einen guten Grund: ,,Je nachdem jeder eine Gnadengabe
empfangen hat, dient einander damit als gute Verwalter der mannig-
faltigen Gnade Gottes. Wenn jemand redet, so rede er als Ausspriiche
Gottes“ (1. Pet 4,10.11). Als Ausspriiche Gottes reden — welch un-
ermessliche Verantwortung! Was habe ich vorgestellt, das Wort Gottes
oder meine Gedanken iiber das Wort Gottes?

Als der Apostel Paulus ,,das Zeugnis Gottes“ verkiindigte, kenn-
zeichnete ihn ,,grofe Gewissheit“ (s. 1. Thes 1,5). Diese war aber
verbunden mit ,,Schwachheit®, mit ,,Furcht“ und mit ,,vielem Zittern®.
Seine Predigt war nicht ,,nach Vortrefflichkeit der Rede oder Weisheit“,
auch nicht in ,,iiberredenden Worten der Weisheit®, damit der Glaube
der Heiligen ,,nicht auf Menschenweisheit beruhe, sondern auf Gottes
Kraft“ (1. Kor 2,1-5).

Aber das geht noch weiter. Wenn ich sehen miisste, dass das, wovon
ich meine Briider zu iiberzeugen suchte, falsch ist — sollte es mich nicht
vor Gott zutiefst demiitigen und mich dahin bringen, meine Hand auf
meinen Mund zu legen? Wie sollte ein Lehrer sich schamen, dem zum
Bewusstsein kommt, dass er Irrtum gelehrt hat! Mit Zittern sage ich es.

Der Diener des Herrn, der den Auftrag bekommen hat, das Wort
vorzustellen, ist keineswegs in der gleichen Lage wie die Leh-
rer an den Hochschulen dieser Welt. Bei ihnen sind Anderungen
ihrer Gedanken an der Tagesordnung und rufen sogar Bewunde-
rung hervor. So ist es aber nicht bei denen, die ihren Glauben auf
das ,lebendige und bleibende Wort Gottes“ griinden (1. Pet 1,23).



Inhalt

3. Gemeinschaft

Wie ist es moglich, dass wir anerkennen: Andere Gldubige konnen in
Gemeinschaft mit dem Herrn leben und uns darin sogar ein Vorbild
sein; wir kénnen mit ihnen aber nicht in Gemeinschaft sein, weil uns
das verunreinigen wiirde? (MAH S. 7).

Die Fragen und Andeutungen dieser Art, die sehr oft im Text vor-
kommen, legen zwei Bemerkungen nahe:

Zundchst einmal kann niemand dariiber urteilen, welche Gemein-
schaft sein Bruder mit dem Herrn wirklich pflegt. Es geht um einen
praktischen Herzenszustand, den der Herr allein beurteilt. Die Gemein-
schaft kann mehr oder weniger tief, auch mehr oder weniger Wirklich-
keit sein. Folglich kann dies nicht die Grundlage dafiir sein, wie ich
mich einer Person gegeniiber verhalte. Ubrigens kann die Beurteilung
dieser praktischen Gemeinschaft bei mir selbst oder bei anderen auch
Raum lassen fiir viele Irrtiimer. Wie oft hat man erlebt, dass ein Glau-
biger innige Gemeinschaft mit dem Herrn fiir sich in Anspruch nahm,
dem Wort gegeniiber aber offensichtlich ungehorsam war!

Die zweite Bemerkung ist noch wichtiger. Die hier gestellte Frage
verrdt ndmlich, dass zwei unterschiedliche Bedeutungen des Wortes
Gemeinschaft in schwerwiegender Weise verwechselt werden. Es geht
ndmlich einerseits um den praktischen Herzenszustand, und anderer-
seits um das gemeinsame Brotbrechen, die Teilnahme an dem gleichen
Tisch. Dieser Unterschied wird zum Beispiel durch die Erklarung des
Apostels hervorgehoben: ,Ich will aber nicht, dass ihr Gemeinschaft
habt mit den Ddamonen® (1. Kor 10,20). Ich rede jetzt nicht davon,
um welche Art eines Tisches es geht, sondern von der Bedeutung
der Teilnahme. Wenn Christen sich in einem Gotzentempel am Tisch
niedergelassen hétten, hétten sie eine Gemeinschaft mit den Ddmonen
herbeigefiihrt. Es handelt sich um die Bedeutung und die geistliche
Tragweite einer Handlung, durchaus nicht um den praktischen Zustand.
Ebenso war es in Israel; diejenigen, die von den Schlachtopfern allen,

10



4. Der rechte Gebrauch des Alten Testaments

waren in Gemeinschaft mit dem Altar (s. 1. Kor 10,18). Insofern ging
es nicht um ihren praktischen Zustand.

Sicherlich soll unser praktischer Zustand so sein, dass wir wirkliche
Gemeinschaft mit dem Herrn haben, und das ganz besonders, wenn
wir die Gemeinschaft an seinem Tisch zum Ausdruck bringen. Aber
diese notwendige Verbindung ist kein Grund dafiir, die beiden Dinge
zu verwechseln.

Die Behauptung, dass ein Glaubiger, der in Gemeinschaft mit dem
Herrn lebt, ohne Weiteres am Tisch des Herrn teilnehmen konnte, ist
vollig falsch. Wenn sie richtig wére, konnte man einen glaubigen ka-
tholischen Priester zulassen, der treu nach dem Licht wandelt, das er
empfangen hat.

Der Herr ist es, der die Gedanken und den inneren Zustand beurteilt,
und der infolgedessen gemdl seiner Souverdnitdt handelt (s. 1. Kor
11,27-32). Die Versammlung dagegen ist verantwortlich, den Wandel
eines Glaubigen zu beurteilen, zu ,,richten” (1. Kor 5,12). Seine Ver-
bindungen gehoren aber mit zu seinem Wandel. Deshalb ist es nicht in
Ordnung, wenn die Versammlung jemanden ohne Riicksicht auf seine
Verbindungen zulésst.

4. Der rechte Gebrauch des Alten Testaments

Die Verfasser stellen die Art und Weise infrage, wie wir das Alte
Testament benutzen. Deshalb méchte ich hierzu einige allgemeine Be-
merkungen machen.

a) Unveranderliche Grundsatze

Es gibt im Wort Gottes unverdnderliche Grundsdtze. Sie haben die
gleiche Kraft, ob wir ihnen nun im Alten Testament begegnen oder im
Neuen. Andererseits gibt es iiberaus wichtige Unterschiede zwischen

11



Inhalt

der Haushaltung des Gesetzes und derjenigen der Gnade, zwischen
der Stellung eines irdischen Volkes (Israel) und der eines himmlischen
Volkes (der Versammlung).

Diese beiden Aussagen sind im gewissen Sinn einander entgegenge-
setzt. Sie zeigen aber Folgendes: Wenn wir die Belehrungen des Alten
Testaments richtig anwenden wollen, ben6tigen wir nicht nur eine gute
Kenntnis der Schrift, sondern auch die Hilfe des Geistes Gottes.

Das folgende Beispiel zeigt, dass dieselben Stellen Belehrungen ent-
halten kénnen, die ohne Weiteres auf uns anzuwenden sind, wahrend
andere sich nur auf Israel beziehen. Als das Volk noch in der Wiiste
war, befahl ihm der Herr, mit den heidnischen Nationen in Kanaan
keinen Bund zu schlielen; sie sollten sie austreiben und vertilgen. Es
ist klar, dass man das nicht auf Christen anwenden kénnte. Aber die
Griinde, weshalb Gott seinem Volk ein solches Vorgehen befahl, sind
voller Unterweisungen fiir uns. Das Beieinanderwohnen von Israel und
den heidnischen Nationen wiirde unheilvolle Auswirkungen fiir das
Volk Gottes haben. ,,Sie sollen nicht in deinem Land wohnen, damit
sie dich nicht veranlassen, gegen mich zu slindigen; denn du wiirdest
ihren Gottern dienen, denn es wiirde dir zum Fallstrick sein® (2. Mo
23,33). ,,Deine Tochter sollst du nicht seinem Sohn geben, und seine
Tochter sollst du nicht fiir deinen Sohn nehmen; denn sie wiirden deine
S6hne von mir abwendig machen® (5. Mo 7,3.4). ,,Hiite dich, dass du
dich nicht verstricken lésst, ihnen nachzutun® (s. 5. Mo 12,30; 20,18
usw.). Ich glaube, dass ein geistlicher Christ beim bloBen Lesen dieser
Stellen sofort versteht, dass die Ermahnungen nicht nur Israel gelten,
sondern auch ihm.

Dariiber hinaus findet sich diese Belehrung im Neuen Testament wie-
der: ,,Lasst euch nicht verfiihren: Béser Verkehr verdirbt gute Sitten*
(1. Kor 15,33).

12



4. Der rechte Gebrauch des Alten Testaments

b) Die Vorbilder

Die Vorbilder des Alten Testaments bilden eine der Methoden, durch
die Gott uns unterweist, aber zweifellos ist sie diejenige, die am meisten
ein geistliches Unterscheidungsvermogen erfordert.

Einerseits haben wir kein Recht, die Sprache dieser Vorbilder beisei-
tezusetzen; wir sollen ihre Bedeutung fiir uns erforschen. Im 5. Buch
Mose gibt es eine Vorschrift, wo es um die Behandlung der Ochsen geht,
und der Apostel Paulus sagt: ,,Ist Gott etwa um die Ochsen besorgt?
Oder spricht er nicht durchaus unsertwegen?“ Und er fiigt hinzu: ,,Denn
es ist unsertwegen geschrieben® (1. Kor 9,9.10).

Aber andererseits miissen wir auch niichtern bleiben und nicht unserer
Phantasie freien Lauf lassen. Wenn wir nicht wachsam sind, besteht
die Gefahr, dass wir zum Wort Gottes etwas hinzufiigen (s. Spr 30,6).
Wenn wir es bei der Erkldarung oder Verkiindigung des Wortes an der
rechten Genauigkeit fehlen lassen, kann es auch dahin kommen, dass
wir schlechte Beweise liefern, um eine gute Sache zu stiitzen. Wenn wir
das tun, schwéchen wir die Wahrheit. Der Apostel Paulus mahnt Titus
zu dieser Niichternheit, wenn er ihm sagt: ,,In der Lehre Unverfélscht-
heit, wiirdigen Ernst, gesunde, nicht zu verurteilende Rede* (Tit 2,7.8).

Ich mochte noch hinzufiigen: Um bei der Auslegung der Vorbilder
sicherzugehen, sollten wir uns vergewissern, dass die Lehre, die wir
daraus ziehen, mit der des Neuen Testaments i{ibereinstimmt. Wenn es
so ist, bringt das Vorbild eine gottliche Bestdtigung dieser Lehre, und
das verleiht ihr eine besondere Kraft. Auerdem zeigt das die Bestdn-
digkeit der Gedanken Gottes.

c) Die allgemeinen Grundsatze

Diese letzten Bemerkungen legen mir einen weiteren Gedanken nahe.
Die Schrift enthélt allgemeine Grundsdtze, und man findet sie wieder-
holt, vom 1. Buch Mose bis zur Offenbarung, in verschiedener Form,

13



Inhalt

in sehr unterschiedlichen Umstdnden und Zusammenhédngen. Diese
Grundsétze sind tiberaus wichtig. Sie dienen uns als Wegweiser, damit
wir die Belehrungen des Alten Testaments, besonders die Vorbilder,
richtig anwenden.

Hierzu kurz ein Beispiel. Im Anfang ,schied Gott das Licht von der
Finsternis“ (s. 1. Mo 1,4). Spater sprach Gott durch die Stimme der
Propheten: ,,Wehe denen, die das Boése gut nennen und das Gute bose;
die Finsternis zu Licht machen und Licht zu Finsternis; die Bitteres
zu SiiBem machen und Siiles zu Bitterem!“ (Jes 5,20). ,,Wenn du das
Kostbare vom Verachteten absonderst, so sollst du wie mein Mund sein“
(Jer 15,19). Jesus kam als das ,,Licht der Welt“ (Joh 8,12). Aber ,,das
Licht scheint in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht erfasst“
(Joh 1,5). ,,Denn welche Genossenschaft haben Gerechtigkeit und Ge-
setzlosigkeit? Oder welche Gemeinschaft Licht mit Finsternis?“ (2. Kor
6,14). ,Darum geht aus ihrer Mitte hinaus und sondert euch ab, spricht
der Herr, und rithrt Unreines nicht an, und ich werde euch aufnehmen*
(V. 17). Licht — Finsternis — Absonderung!

Wenn wir solche Textgruppen in ihrem besonderen Zusammenhang
tiberdenken und auch sehen, wie sie miteinander verkniipft sind, tragen
sie dazu bei, das geistliche Unterscheidungsvermégen des Glaubigen
zu bilden, der in der Ndhe des Herrn lebt und vor seinem Wort zittert.

Lasst uns nicht damit rechnen, in der Schrift ausfiihrliche Anweisun-
gen zu entdecken fiir alle Lebenslagen, in die wir kommen konnten.
Doch lasst uns Gott vertrauen: Er hat in sein Wort alle nétigen Grundsét-
ze hineingelegt, die — in Verbindung mit der Wirksamkeit des Heiligen
Geistes in uns — unsere Gedankenwelt gesunden lassen.

Der Herr Jesus hat gesagt: ,, Wer mir nachfolgt, wird nicht in der Fins-
ternis wandeln“ (Joh 8,12). Und es bleibt immer wahr: ,,Das Geheimnis
des Herrn ist fiir die, die ihn fiirchten® (Ps 25,14).

14



5. Verunreinigung durch Berthrung oder Verbindung

5. Verunreinigung durch Beriihrung oder Verbindung

Uber die Aufnahme von Glaubigen aus verschiedenen christlichen
Kreisen am Tisch des Herrn schreiben die Verfasser:

Die Ansicht von der Verunreinigung, die wir von unseren alten Brii-
dern iibernommen und anderen sooft erkldrt hatten, erscheint schon
und folgerichtig, aber ist sie schriftgemdl? (MAH S. 7).

Nach dem, was sie sagen, griindete sich ihre friihere Lehre auf Bei-
spiele aus dem Alten Testament, wie etwa diese: Ein Israelit wurde
unrein, wenn er eine Leiche oder einen Aussatzigen beriihrte; unreines
Fleisch verunreinigte reines Fleisch usw. Ich fiirchte, dass diese Bei-
spiele den Leser zu einem Irrtum verleiten; er konnte denken, dass die
Belehrung in unserer Mitte iiber den Tisch des Herrn auf dufSerlichen,
zeremoniellen Vorschriften des Gesetzes beruht. Ohne allen Zweifel
griindet sich aber eine richtige Belehrung iiber diesen Gegenstand in
erster Linie auf 1. Korinther 10, dann auch auf andere Stellen im Neuen
Testament. Danach kommen erst die Bilder des Alten Testaments in
Betracht. In Bezug auf diese Vorbilder schreiben die Verfasser:

Wenn wir die Vorbilder-Sprache des Alten Testaments gut anwenden
wollen, miissen wir beriicksichtigen, dass die dufserlichen Verunreini-
gungen des Alten Testaments zu uns in unserer neutestamentlichen Stel-
lung von inneren Verunreinigungen reden (MAH S. 8).

Ich glaube, dass der hier aufgestellte Grundsatz im Allgemeinen
richtig ist. Er entspricht auch der Belehrung, die unter uns gegeben
wurde. Was mich aber iiberrascht, ist die Tatsache, dass man dies als
eine ,,Entdeckung® vorstellt, und sogar als eine Entdeckung, die einen
,,Schock* hervorrief, als man sie machte. Hier fiirchte ich erneut, dass
der Leser daraus schlief8t, wir hitten irrigen Ideen angehangen, und es
sei hochste Zeit, sie zu berichtigen.

Man muss die Sache aber genauer besehen. Wenn die materiellen oder
aulerlichen Dinge des Gesetzes im Allgemeinen den geistlichen oder

15



Inhalt

inneren Dingen des Christentums entsprechen, so muss man doch im
Auge behalten, dass im Neuen wie auch im Alten Testament gewisse
dullere Handlungen eine geistliche Bedeutung haben kénnen.

So ist es zum Beispiel mit der Tatsache, dass jemand in einem Gétzen-
tempel zu Tisch liegen konnte (s. 1. Kor 8,10). Die Gldubigen in Korinth
wussten ja, ,,dass ein Gotzenbild nichts ist in der Welt und dass kein
Gott ist als nur einer” (V. 4). Sie hitten also versucht sein kénnen, sich
mit den Heiden am gleichen Tisch niederzulassen und mit ihnen von
dem Fleisch zu essen, das den Gotzen geopfert worden war. Thr geist-
liches Unterscheidungsvermogen war wenig geiibt, und so hétten sie es
vielleicht getan, ohne sich dessen bewusst zu sein, verkehrt zu handeln.
Durch diese dufSerliche Handlung hitten sie ,,Gemeinschaft mit den Da-
monen“ gehabt (1. Kor 10,20). Sie hétten an den ,,Verunreinigungen der
Gotzen“ (s. Apg 15,20.29) teilgenommen. In den Augen Gottes wéren
sie verunreinigt gewesen. Gott hat ein Auge auf unsere Verbindungen.

Die &duferlichen Verunreinigungen im Alten Testament (Unreines
anzuriihren wie in 3. Mo 15 oder 4. Mo 19) sind gewiss ein Bild von
inneren Verunreinigungen. Es wére aber verkehrt, zu denken, man
konnte das AuRerliche véllig vom Innerlichen trennen. Was wir mit
unserem Korper und mit unseren Gliedern tun, ist nicht ohne Bedeu-
tung! (vgl. 1. Kor 6,15-17). Die Wege, die wir gehen, die Sitze, auf
denen wir sitzen (s. Ps 1,1), die Tische, an denen wir essen (s. 1. Kon
13,9.15), die Unternehmungen, an denen wir uns beteiligen (s. 2. Chr
18,3; 20,36), sie sind nicht ohne geistliche Auswirkung. Und die Stellen,
die ich hier angefiihrt habe, sind in keiner Weise kennzeichnend fiir die
Zeit des Gesetzes. Diese Berichte geben uns moralische Anweisungen,
die fiir alle Zeiten giiltig sind. Es sind unverdnderliche Grundsétze.

16



6. Der einzige Grund fur Verunreinigungen?

6. Der einzige Grund fiir Verunreinigungen?

Man liest in der Broschiire:

Nicht durch die eine oder andere unbewusste ,,Gemeinschaft“ mit den
Siinden anderer Personen werden wir verunreinigt. Was uns wirklich
verunreinigt, ist nicht eine ,,dufserliche” Beziehung zu Siindern, son-
dern die Tatsache, dass wir uns innerlich und bewusst ihren Siinden
gegentiiber dffnen. Es ist unsere eigene Siinde, indem wir dem Bésen
gegeniiber wohlwollend sind, es beschénigen oder gleichgiiltig hinneh-
men — und nichts anderes — was uns verunreinigt (MAH S. 14).

Die Verfasser bestehen stark auf diesem Grundsatz; sie wiederholen
ihn in verschiedenen Formen. Sie gebrauchen ihn, um daraus zu schlie-
Ren, dass ein Glaubiger durch seine dulleren Verbindungen nicht ver-
unreinigt wird, wenn ihm die Siinde derer, mit denen er in Verbindung
steht, nicht bewusst ist. Sie vertreten die Ansicht, dass er rein ist, wenn
er in Gemeinschaft mit dem Herrn lebt, und dass er zum Brotbrechen
zugelassen werden muss.

Ich zweifle nicht daran, dass es uns verunreinigt, wenn wir mit dem
Bosen sympathisieren oder ihm gegeniiber gleichgiiltig sind bei denen,
mit denen wir in Verbindung stehen. Es ist aber nicht richtig, daraus zu
schliefen, dass nur das allein uns verunreinigen kann.

Niemand wird bestreiten, dass eine bewusste und gewollte Verbindung
mit dem Bdésen in Gottes Augen schwerer wiegt als eine Verbindung,
die durch Unwissenheit, Nachldssigkeit oder fehlendes geistliches
Unterscheidungsvermodgen gekennzeichnet ist. Ist das aber ein Grund,
eine solche Verbindung auf die leichte Schulter zu nehmen? Die Ver-
antwortung, die wir vor Gott tragen, ist abhdngig von dem, was Er uns
anvertraut hat. Ein Knecht, der den Willen seines Herrn gewusst hat und
trotzdem bdse handelt, ist schuldiger als jemand, der diesen Willen nicht
gekannt hat (s. Lk 12,47.48). Wiirden wir aber zu behaupten wagen,
dass dieser letztere Knecht ohne Verantwortlichkeit war? In unseren

17



Inhalt

Landern haben alle Christen das Wort Gottes zur Verfiigung, und sie
sind verantwortlich, sich diesem Wort unterzuordnen. Wenn jemand mit
einem System in Verbindung bleibt, das die géttlichen Anweisungen
durch menschliche Gedanken ersetzt, ist das ohne Bedeutung?

In dem obigen Zitat bringen die Verfasser tatsachlich einen Gedan-
ken zum Ausdruck, der dem Wort Gottes fremd ist — und das ist immer
gefdhrlich; aber noch mehr, er widerspricht ihm sogar. Sie sagen, wir
konnten nur durch eigenes Boses verunreinigt werden (hier im Zitat:
,»... Unsere eigene Siinde, indem wir dem Bdsen wohlwollend sind,
es beschonigen oder gleichgiiltig hinnehmen“). Damit setzen sie den
Grundsatz der Solidaritdt (der Verbundenheit) beiseite, den man in der
ganzen Schrift findet. Die Tragweite dieses Grundsatzes suchen die
Verfasser besonders zu zerstéren durch ihre Auslegung von Josua 7,
auf die wir spater zuriickkommen werden.

Es gibt Glaubige, die finden sich in dem religiosen System gebun-
den, das unter den Ziigen der groRRen Stadt Babylon beschrieben wird.
Thnen sagt der Heilige Geist: ,,Geht aus ihr hinaus, mein Volk, damit
ihr nicht ihrer Siinden teilhaftig werdet und damit ihr nicht empfangt
von ihren Plagen“ (Off 18,4). Er sagt nicht: ,,Bleibt in ihrer Mitte, um
dort Zeugnis abzulegen.” In diesem System zu bleiben, bedeutet, ihrer
Stinden teilhaftig zu werden.

7. Die Belehrung von 1. Korinther 5

In der Versammlung von Korinth war ein Fall von Unmoral — von
Blutschande — vorhanden, der den ernstesten Tadel des Apostels Paulus
ausloste und ihm die Gelegenheit gab, allgemeine Grundsétze zu lehren
in Bezug auf die Verunreinigung der ganzen Versammlung durch die
Verunreinigung eines Einzelnen in ihrer Mitte. Die Belehrung dieses
Kapitels wird durch das ergédnzt, was wir in Bezug auf den gleichen
Fall im zweiten Brief finden, und zwar in Kapitel 2,2-11 und 7,6-16.

18



7. Die Belehrung von 1. Korinther 5

Hier wird die ernste Wahrheit gelehrt, dass das Bose in der Versamm-
lung wirkt wie Sauerteig im Brotteig. ,,Wisst ihr nicht, dass ein wenig
Sauerteig den ganzen Teig durchsauert?“ (1. Kor 5,6). Und der Apostel
ermahnt: ,,Fegt den alten Sauerteig aus, damit ihr ein neuer Teig seiet*
(V. 7). Um den alten Sauerteig auszufegen — das heilit, sich von etwas
Bosem zu reinigen, das die ganze Versammlung verunreinigt hatte —,
war es notig, Leid zu tragen (s. V. 2) und den, der dieses Bose begangen
hatte, aus der Versammlung hinauszutun (s. V. 13).

In Bezug auf dieses Kapitel 5 schreiben die Verfasser:

Wir lesen da nirgends, dass die ganze Versammlung in Korinth ,,ver-
unreinigt“ war — iibrigens lesen wir auch nicht, dass sie es nicht war!
(MAH S. 17).

Und spéter:

Das Neue Testament sagt uns nirgends, dass eine Versammlung ,,ver-
unreinigt* ist, wenn Bdses in ihrer Mitte ist und sie es noch nicht weils.
Eine Versammlung ist auch noch nicht verunreinigt, wenn etwas Bdses in
ihr offenbar geworden ist. Eine Versammlung ist erst dann verunreinigt,
wenn sie diese Stinde bagatellisiert oder entschuldigt und sich dadurch
weigert, sich davon zu trennen (s. 1. Kor 5,2). Sie verunreinigt sich nur
dann, wenn sie der Siinde gegentiber gleichgiiltig ist (MAH S. 22).

In einer etwas anderen Weise wiederholen sie hier eine irrige Lehre,
die vorher schon genannt wurde. Es sind Behauptungen ohne schrift-
gemdlle Grundlage. Ganz im Gegenteil: Es besteht ein tiefgreifendes
Band zwischen den Gliedern des Leibes — ein Band, das sich in seinem
ortlichen Ausdruck wiederfindet, wie man es in 1. Korinther 12 in be-
wundernswerter Weise sieht. Dieses Band bewirkt, dass die Siinde des
Einzelnen die Siinde aller wird.

AulBerdem — niemand wiirde es einfallen, dies zu bestreiten — erschwe-
ren die Gleichgiiltigkeit dem Bosen gegeniiber und die Weigerung, es zu
richten, die Sache. Diese Gleichgiiltigkeit und diese Weigerung fiigen
zu der bereits bestehenden Verunreinigung noch die Schuld hinzu.

19



Inhalt

Jedem Glaubigen, der dem Wort Gottes unterwiirfig sein will, ist
Folgendes klar: Das Bild von dem Sauerteig, der den ganzen Teig
durchséuert, soll uns verstandlich machen, dass die Verunreinigung
des Einzelnen eine gemeinsame Verunreinigung geworden war. Mit der
Behauptung, die Versammlung sei durch die Anwesenheit des Bésen
in ihrer Mitte nicht verunreinigt worden, wird dem Wort Gottes in sehr
ernster Weise Gewalt angetan.

In Vers 7 sagt der Apostel: ,,Fegt den alten Sauerteig aus.” Das ,,Aus-
fegen” bedeutet, sich davon zu reinigen. Es war eine Verunreinigung
da, von der die Versammlung sich reinigen musste.

8. Die Belehrung von Josua 7

Diese Stelle begriindet in bemerkenswerter Weise die Solidaritdt (das
Einssein) des Volkes Gottes. Achan hatte gesiindigt, doch Gott sagt: ,,Is-
rael hat gestindigt“ (V. 11). Was dieser Stelle im Alten Testament ihre
ganze Kraft verleiht, ist die Tatsache, dass sie mit der Lehre des Neuen
Testaments {ibereinstimmt. Dort finden wir zweimal den Grundsatz:
,»Ein wenig Sauerteig durchsduert den ganzen Teig.“ Einmal wird er in
Verbindung mit moralisch Bésem zum Ausdruck gebracht, und einmal
in Verbindung mit falscher Lehre (s. 1. Kor 5,6; Gal 5,9).

In Bezug auf Josua 7 wagen die Verfasser zu schreiben:

Der Ausdruck ,,Israel hat gesiindigt“ bedeutet hier: ,, Es ist Siinde in
Israel“ (MAH S. 13).

Das ist eine sehr schwerwiegende Behauptung! Um uns von der
wahren Bedeutung der Erkldarung Gottes zu iiberzeugen, wollen wir
uns den Zusammenhang ansehen. Der HERrr hat die Worte: ,,Israel hat
gesilindigt“ (V. 11), sofort nach der Niederlage von Ai ausgesprochen,
als Josua zerschlagen vor Ihm lag. Wen hat die Ziichtigung Gottes so-
eben getroffen? War es Achan oder das ganze Volk? Das ganze Volk!
Also wird es insgesamt als mit Achan verbunden betrachtet. In Vers 11

20



8. Die Belehrung von Josua 7

fiigt Gott hinzu: ,,Auch haben sie von dem Verbannten genommen und
auch gestohlen und es auch verheimlicht.“ AuRerdem sagt Gott in Vers
12: ,Die Kinder Israel ... sind zum Bann geworden“ — und nicht: ,,Sie
werden zum Bann werden, wenn sie den Schuldigen nicht richten.”
Auch sagt Er: ,,Ich werde nicht mehr mit euch sein, wenn ihr nicht den
Bann aus eurer Mitte vertilgt.“ Gewiss war Siinde in Israel (s. V. 13),
aber Gott betrachtet sie hier als die Siinde Israels. Wer das Gegenteil
sagt, tut dem Bibeltext Gewalt an — er ,,verdreht die Schriften®.

Zweifellos war das Volk nicht in einem guten Zustand. Der Sieg iiber
Jericho hatte ihm zu einigem Vertrauen auf seine eigenen Krifte ver-
holfen. Die Méanner, die ausgesandt waren, um Ai auszukundschaften,
kommen tatsédchlich zuriick und sagen zu Josua: ,,Bemiihe nicht das
ganze Volk hin, denn sie sind wenige“ (V. 3). Auferdem zieht man in
den Kampf, ohne den HErrN zurate zu ziehen. Hédtte man Thn befragt,
so hatte Er entweder wegen des Bannes gar nicht geantwortet oder Er
hétte den Bann offenbar gemacht. Und doch ist es nicht diese Selbst-
sicherheit, so beklagenswert sie auch ist, die als Grund dafiir angegeben
wird, dass ,,der Zorn des HErRrN entbrannte gegen die Kinder Israel®
(V. 1). Es war die Siinde Achans. Das Volk ahnte nicht, dass Siinde im
Lager anwesend war. Dies verhinderte aber nicht, dass sie deswegen
zum Bann geworden waren.

Tatsdchlich hdngen die schwere Siinde eines Einzelnen und der
schwache Zustand der Gesamtheit eng miteinander zusammen. Und
Gott bedient sich der Siinde eines einzelnen Mannes, um sein Volk
insgesamt zu ziichtigen. Er weil§ sein Gericht an einem Einzelnen und
seine Regierung der Gesamtheit gegeniiber in vollkommener Weise
miteinander zu vereinbaren.

Dieses Einssein des Volkes Gottes zeigt sich auch in sehr schoner
Weise darin, wie sich treue Diener bei ihrer Demiitigung in ihren Ge-
beten ausdriicken. ,,Mein Gott, ich schdame mich und scheue mich, mein
Angesicht zu dir ... zu erheben! Denn unsere Ungerechtigkeiten sind

21



Inhalt

uns iiber das Haupt gewachsen ... wir sind in groer Schuld gewesen®,
sagt Esra, indem er sich mit seinem Volk eins macht (Esra 9,6.7). Ebenso
Nehemia: ,,Wir aber haben gottlos gehandelt” (Neh 9,33), und Daniel:
, Wir haben gesiindigt und verkehrt und gottlos gehandelt, und wir ha-
ben uns empért und sind von deinen Geboten und von deinen Rechten
abgewichen. Und wir haben nicht auf deine Knechte, die Propheten,
gehort ... unser aber [ist] die Beschdmung des Angesichts® (Dan 9,5-7).
Esra, Nehemia und Daniel verwirklichen tief dieses Verbundensein, die-
ses Einssein mit dem Volk Gottes. Sie bekennen die Siinden des Volkes
als ihre eigenen. Kennen wir das, Gott in einem solchen Geist zu nahen?

9. Die Belehrung von 2. Timotheus 2

Der zweite Brief an Timotheus ist der letzte, den der Apostel Paulus
geschrieben hat. Er entstand in einer Zeit, als das Bose sich in der Ver-
sammlung schon weithin ausgebreitet hatte, und viele sich von dem
Apostel und von seiner Lehre abgewandt hatten (s. Kap. 1,15). Nicht
nur, dass man sich dem ,,Wortstreit“ und ,,ungottlichen, leeren Ge-
schwétzen® hingab (s. Kap. 2,14.16), sondern Méanner wie Hymendus
und Philetus waren von der Wahrheit abgeirrt und behaupteten, die
Auferstehung sei schon geschehen; und so zerstorten sie bei einigen den
Glauben (s. Kap. 2,17.18). Eine allgemeine Wiederherstellung war nicht
mehr zu erwarten. Es wiirde immer schlimmer werden (s. Kap. 3,13),
und es wiirde eine Zeit kommen, da man die gesunde Lehre nicht mehr
ertragen wiirde (s. Kap. 4,3). Der erste Brief an Timotheus stellte das
Haus Gottes noch als in Ordnung vor, und er gab an, wie man sich da-
rin verhalten sollte (s. Kap. 3,15). Der zweite Brief zeigt es unter dem
Bild eines groBen Hauses, in dem allerlei Gefale sind (s. Kap. 2,20).

Auf diesem dunklen Hintergrund erscheinen zu unserer Ermunterung
mehrere lichte Ziige. Hier ist einer davon: ,,Der feste Grund Gottes
steht“ (s. Kap. 2,19). Was Gott gebaut, was Er einmal aufgerichtet hat,

22



9. Die Belehrung von 2. Timotheus 2

ist vor Satans Angriffen sicher, es ist unverdnderlich wie Gott selbst.
Darauf kann sich unser Glaube stiitzen.

a) Die beiden Seiten des Siegels

Dieser Grund Gottes hat ein Siegel, und das Siegel hat zwei Seiten.
Die eine stellt die Seite Gottes vor, die andere die des Menschen. Zuerst
heilSt es: ,,Der Herr kennt, die sein sind“ (V. 19). Das ist eine Gewissheit,
die gleichzeitig demiitigt und trostet! Der Zustand der Verwirrung in der
Christenheit kann derart werden, dass nur Gott noch weill, welche es
sind, die Thm wirklich angehoren. Aber Er kennt sie, und Er wird fiir sie
sorgen. Der Hirte kennt seine eigenen Schafe. Das ist die Seite Gottes.

Die andere Seite ist die Verantwortlichkeit des Menschen, die Verant-
wortlichkeit des Einzelnen, wie sie fortwdhrend in diesem Brief heraus-
gestellt wird: ,,Jeder, der den Namen des Herrn nennt, stehe ab von der
Ungerechtigkeit!“ (V. 19). Die Ungerechtigkeit (oder Gesetzlosigkeit)
ist alles, was nicht der Wahrheit entspricht und was nicht mit den Ge-
danken Gottes tibereinstimmt, wie Er sie in seinem Wort offenbart hat.
Jeder, ,,der den Namen des Herrn nennt®, der also seinem Bekenntnis
nach die Autoritdt dessen anerkennt, der der Herr ist, ist verpflichtet,
von allem abzustehen, was durch seine Natur oder seinen Zustand dem
Willen des Herrn entgegensteht.

Ganz besonders dann, wenn der Mensch religiése Strukturen nach
seinen eigenen Gedanken errichtet, wenn er sie nach seiner eigenen
Weise organisiert und die Gedanken Gottes beiseitesetzt — dann hat
der Treue nur eine einzige Sache zu tun: davon abzustehen. Dazu ge-
hort offensichtlich, dass jemand, der dem Herrn gehorsam ist, nicht
das Abendmahl in einer religiosen Gemeinschaft nehmen kann, in der
man die Autoritdt des Herrn und seines Wortes nicht anerkennt. Aber
es gehort noch viel mehr dazu. Der strikte Befehl ist allgemein gehal-
ten, damit wir seine ganze Bedeutung erfassen. Wie konnte ein treuer
Glaubiger mit einer Sache in Verbindung sein, die der Herr verurteilt?

23



Inhalt

Wir haben es nétig, in einem gesunden Sinn und in Demut bewahrt
zu bleiben. Der Befehl: ,,Stehe ab von der Ungerechtigkeit®, in seiner
weiten Bedeutung darf uns nicht vergessen lassen, dass ,,wir alle oft
straucheln (s. Jak 3,2). Wir diirfen eine Verfehlung nicht mit einem
bosen Zustand verwechseln. Wir miissen unterscheiden zwischen einer
schlechten Belehrung und Schwachheiten in der Verwirklichung einer
guten Belehrung. Wir brauchen Sanftmut und Geduld. Dieses Kapitel
besteht sogar darauf (s. Kap. 2,24.25). Wir wiirden uns sehr verschul-
den, wenn wir diese Stelle dazu benutzen wiirden, eine stolze und iiber-
hebliche Haltung gegeniiber irgendjemand zu rechtfertigen.

b) GefaRe zur Ehre

Danach zeigt der Apostel die Christenheit unter dem Bild eines gro-
Ben Hauses mit mancherlei Gefd8en. ,,In einem groen Haus aber sind
nicht allein goldene und silberne Gefidl8e, sondern auch hélzerne und
irdene, und die einen zur Ehre, die anderen aber zur Unehre“ (V. 20).
Die GefaBle zur Ehre sind niitzlich im Dienst fiir den Hausherrn, sie
sind zur Ehre des Hausherrn.

Wie kann man ein solches Gefdll werden? ,,Wenn nun jemand sich
von diesen [von den Gefédllen zur Unehre] reinigt, so wird er ein Gefal§
zur Ehre sein, geheiligt, niitzlich dem Hausherrn, zu jedem guten Werk
bereitet” (V. 21). Das Wort ,reinigen® zeigt klar, dass Verunreinigung
da ist; und das verwendete Bild macht den Gedanken des Apostels klar
und einfach: Wenn man ein schmutziges Gefda mit einem reinen Gefal§
in Verbindung bringt, so wird dieses verunreinigt. Ein Gefall kann nicht
zur Ehre — zur Ehre Gottes — sein, wenn es sich nicht von allen abson-
dert, die zur Unehre sind — deren Zustand oder Verhalten Gott entehrt.
Wer mit solchen Leuten in Verbindung ist, macht mit ihnen gemeinsame
Sache. Deshalb sollen wir uns davon trennen.

Der néchste Vers zeigt, dass diese notwendige Reinigung vom Bosen,
das uns umgibt, von einer entschiedenen Absonderung von dem Bésen

24



9. Die Belehrung von 2. Timotheus 2

begleitet sein muss, das in uns selbst aufkommen kann: ,,Die jugend-
lichen Begierden aber fliehe; strebe aber nach Gerechtigkeit, Glauben,
Liebe, Frieden mit denen, die den Herrn anrufen aus reinem Herzen“
(V. 22). Wenn wir diese Stellung der Absonderung in der Furcht des
Herrn einnehmen, wird Er darauf bedacht sein, uns andere Gldubige
treffen zu lassen, die Thm ebenfalls gehorsam waren, indem sie sich von
allem gereinigt haben, was Thn entehrt. Mit ihnen gemeinsam kdnnen
wir nach Gerechtigkeit, Glauben, Liebe und Frieden streben.

Wir haben bemerkt, dass es unmoglich werden kann, zu erkennen, wer
dem Herrn angehort und wer nicht. Aber die Schrift setzt doch voraus,
dass es moglich ist, die zu erkennen, die den Herrn aus reinem Herzen
anrufen, und den Weg mit ihnen zu gehen.

c) Liegt die Bedeutung im Ermessen des Lesers?

In Bezug auf diese Stelle in 2. Timotheus 2 schreiben die Verfasser:

Es besteht nicht der geringste Zweifel, dass ein Christ es sich nicht er-
lauben kann, leichthin Kontakt mit falschen Lehrern zu pflegen, die die
Grundlagen des Christentums angreifen (indem sie zum Beispiel sagen,
die Auferstehung sei schon geschehen) ... Die Probleme entstehen nur
dann, wenn man die Anwendung dieser Stelle viel weiter ausdehnt, in-
dem man glaubt, man miisse sich kirchlich absondern, oder man miisse
sich nicht allein von grundlegend falschen Lehren absondern, sondern
auch von dem, was einige ,,kirchlich Béses“ nennen (MAH S. 17).

Die Verfasser schrianken also die Bedeutung der Stelle in sonderbarer
Weise ein. Nach ihrer Ansicht miisste man sich nur dann zuriickzie-
hen — sich reinigen —, wenn man das antrifft, was sie als ,,grundlegend
falsche Lehren® bezeichnen, oder ,falsche Lehrer, die die Grundlagen
des Christentums angreifen®.

Es ist nicht zu bezweifeln, dass der Apostel die falsche Lehre des Hy-
mendus und Philetus im Auge hatte, als er diese Belehrung gab! Doch

25



Inhalt

wenn der Heilige Geist uns bei dieser Gelegenheit eine grundsétzliche
Belehrung gibt — mit welchem Recht darf man ihre Bedeutung in dieser
Weise einschréanken?

Wenn wir eine Stelle auf unsere Umstdnde anwenden wollen, ist es
dann notig, dass die darin beschriebenen Umstidnde ganz genau den
unseren gleichen? Wenn man es so haben wollte, wiirde uns das im
Alten und im Neuen Testament eine Fiille von Belehrungen rauben.
Man koénnte zum Beispiel sagen: Wenn Lot in Sodom nicht am rechten
Platz war, dann lag das nur an der besonderen Art der Siinde in jener
Stadt. Nach einer anderen Denkweise kdnnte man sagen: Die Herzens-
ibungen Davids, wie wir sie in Psalm 51 sehen, betreffen uns nur dann,
wenn wir ebenfalls Ehebruch und Mord begangen haben. Man konnte
es auch ablehnen, sich die Ermunterungen und Ermahnungen zu eigen
zu machen, die Gott dem Josua im ersten Kapitel seines Buches gibt
— unter dem Vorwand, dass wir uns nicht wie er in der Stellung eines
Fiihrers des Volkes befinden.

Die Worte des HERRN an Abraham, an David, an das Volk Israel oder
an andere machen wir uns mit Recht zu eigen. Wir schenken den Ver-
heiSungen Glauben, die ihnen gegeben wurden. Wir fiihlen uns bei den
Ermahnungen, die an sie ergingen, mitbetroffen. Das ist das ABC fiir
ein richtiges Bibellesen, sicherlich ohne zu vergessen, dass durch den
Wechsel der Haushaltungen zuweilen Umstellungen erforderlich sind.

Was die Verfasser hier lehren, hat die Tendenz, das Wort Gottes zu-
nichtezumachen. Wenn es dem Menschen iiberlassen ist zu entscheiden,
was grundsétzliche Lehre ist und was nicht, wo bleibt dann die Autoritét
Gottes? Menschen kénnen dann ihre Kirchen nach ihrem Gutdiinken
einrichten und dabei missachten, was die Apostelgeschichte und die
Briefe lehren, und wenn ich der Ansicht bin, das sei nicht fundamen-
tal, bin ich durchaus nicht verpflichtet, davon abzustehen. Welch eine
Verirrung!

26



10. Die Belehrung von Haggai 2,11-14

10. Die Belehrung von Haggai 2,11-14

Die Verfasser sagen, sie hdtten diese Stelle friiher so erklart, dass sie
eine Warnung gegen die Zusammenarbeit von Israeliten und Samaritern
beim Wiederaufbau des Tempels sei (s. Esra 4,2) — und sie bezeichnen
dies jetzt als falsch. Ich kannte diese seltsame Erkldrung nicht und habe
auch nichts dagegen, dass man sie fallen ldsst. Deshalb sollten wir aber
doch nicht an der wahren Bedeutung dieser Stelle voriibergehen. Sie ist
insofern bemerkenswert, als sie duSerliche Anordnungen des Gesetzes
auf eine geistliche Weise deutet, wie auch wir es heute tun miissen.

Die Verse 11 bis 13 erinnern an einen Grundsatz des Gesetzes in
Bezug auf Verunreinigung: Wenn etwas Unreines mit etwas anderem
in Beriihrung kommt, iibertrégt es seine Unreinheit; etwas Reines iiber-
tragt aber nicht seine Reinheit. Das ist eine Regel zeremonieller (oder
dulerlicher) Art. In Vers 14 macht der Prophet eine moralische (oder
innere) Anwendung dieses Grundsatzes: ,,So ist dieses Volk ... und so
ist alles Tun ihrer Hande; und was sie dort darbringen, ist unrein.“ Sie
selbst waren moralisch oder innerlich unrein. Daher war alles, was sie
taten oder dem HErRRrN darbrachten, unrein.

Hier wird also der allgemeine Grundsatz aufgestellt, dass das Unreine
wohl das Reine verunreinigt, dass aber Reines nicht Unreines rein ma-
chen kann. Das stimmt v6llig mit der Belehrung des Neuen Testaments
iiberein, wie wir es vorhin in 2. Timotheus 2 gesehen haben.

11. Verbindung und Gemeinschaft

Die Broschiire erweckt den Eindruck, dass alle Fragen der Gemein-
schaft nur im Zusammenhang mit Verunreinigung entstehen. Sie ist
auch vorherrschend in Abschnitten wie 1. Korinther 5 und 2. Timotheus
2, und deshalb wollen wir diesen Begriff in seiner Bedeutung nicht her-
absetzen. Dennoch ist es nétig, dass wir in Bezug auf das Wesen und
die Bedeutung einer Verbindung klar sehen. Wenn wir daran denken

27



Inhalt

sollten, uns mit Glaubigen zu verbinden, die nicht auf dem Weg sind,
den das Wort uns zeigt, dann geniigt es nicht, uns nur die Frage zu
stellen: Verunreinigt uns dies oder nicht? Wir miissen uns auch fragen,
ob diese Verbindung mit dem Zeugnis fiir Gott in Ubereinstimmung ist,
das wir abzulegen haben. Oder zielt sie im Gegenteil darauf ab, Gutes
und Boses, Wahrheit und Irrtum zu vermengen? Liefert sie nicht viel-
leicht, ohne dass wir das wollen, der falschen Stellung derer, mit denen
wir uns verbinden mochten, eine gewisse Bestdtigung? Rechtfertigt sie
etwas, was Gott verurteilt?

In Bezug auf jede Vereinigung oder Verbindung miissen diese Fragen
ernstlich erwogen werden, und das umso mehr, weil sich die Christen-
heit in groBer Unordnung befindet.

Diese Fragen haben eine ganz besondere Bedeutung, wenn es um das
Band der Gemeinschaft geht, das in der Teilnahme am Tisch des Herrn
seinen Ausdruck findet. Das Brotbrechen ist ein Zeugnis fiir die Ein-
heit des Leibes Christi. ,,Denn ein Brot, ein Leib sind wir, die Vielen,
denn wir alle nehmen teil an dem einen Brot”“ (1. Kor 10,17). Dieses
Zeugnis ist aber unvereinbar mit dem Beitritt zu irgendeiner Spaltung,
Gruppe oder Benennung der Christenheit; solch ein Beitritt wiirde die
Spaltungen sanktionieren. Daran sollten wir auch denken, wenn wir eine
gastweise Zulassung zum Tisch des Herrn ins Auge fassen.

Im Anfang haben die Briider oft Glaubige aufgenommen, die noch
nicht mit ihrer gewohnten Umgebung gebrochen hatten; sie kamen
aber in Herzenseinfalt und erkannten, was ein Zusammenkommen zum
Namen des Herrn nach den Belehrungen der Schrift ist, und so wiinsch-
ten sie auch das Brot zu brechen. Die Briider waren aber nicht damit
einverstanden, dass diese Gldaubigen, die so kamen, iiberall am Abend-
mahl teilnahmen, wo es ihnen gut erschien, einmal bei den Briidern,
dann wieder in einer Benennung. Wiirde man ein solches Hin und Her
gutheilen, so wiirde das darauf hinauslaufen, dass man die Spaltungen
unter den Gldaubigen billigt und fortbestehen lasst.

28



11. Verbindung und Gemeinschaft

Wenn man ohne das notige geistliche Unterscheidungsvermogen
gastweise zuldsst, vielleicht besonders, um zu zeigen, dass man nicht
sektiererisch ist und dass man Unterschiede anerkennt, so ist das ein
Verlassen oder Verleugnen der abgesonderten Stellung, zu der der
Herr uns berufen hat. Es ist auch ein Weg, um der damit verbundenen
Schmach zu entgehen.

Die es am Herzen haben, sich einfach um den Herrn Jesus zu versam-
meln, kénnen nicht fiir sich in Anspruch nehmen, die Kirche oder die
Versammlung zu sein. Sie konnen nur eine Darstellung, ein Ausdruck
davon sein, ein schwaches Zusammenkommen, das gern ihre Wesens-
zlige tragen mochte. Sie miissen tief innerlich und mit Schmerz emp-
finden, dass die Kirche insgesamt, von der sie selbst und alle wahren
Glaubigen ein Teil sind, in ihrem Auftrag versagt hat, die Herrlichkeit
Gottes auf der Erde zu offenbaren. Der Glaube aber schlief8t sich an
den an, der derselbe bleibt und dessen Hilfsquellen unerschopflich sind
(s. Hag 2,4.5).

Gott gewdhre es uns, dass wir wie die Epheser und Kolosser eine
wahre ,Liebe zu allen Heiligen“ haben (s. Eph 1,15; Kol 1,4). J. N.
Darby hat geschrieben: ,,Die Segnungen, die uns gehoren, kénnen wir
nicht verwirklichen, wenn wir nicht alle Heiligen in unseren christ-
lichen Zuneigungen umfassen (s. Eph 3,18). Wenn wir nicht mit ihnen
auf einem Weg wandeln, der nicht dem Wort Gottes entspricht, be-
deutet das keineswegs, sie nicht zu lieben. Es ist genau das Gegenteil“
(Coll. Writings, Band 2, S. 386). ,,Hieran erkennen wir, dass wir die
Kinder Gottes lieben, wenn wir Gott lieben und seine Gebote halten*
(1. Joh 5,2).

29



Inhalt

12. Ansichten uber die Schrift

Ich lenke die Aufmerksamkeit darauf, welche Haltung der Schrift
gegeniiber aus den folgenden Zitaten zu erkennen ist:

Wir machten also friiher bei den ,,GefdlSen zur Unehre“ eine viel wei-
tere Anwendung. Aber das hat tatsdchlich nichts zu tun mit der direkten
Erkldrung dieser Verse. Es ist der Standpunkt dessen, der 2. Timotheus
2 erforscht, der schlieflich bestimmt, was man unter ,,Gefdllen zur
Ehre* verstehen zu miissen glaubt, und nicht die Stelle selbst (MAH
S. 18).

Es ist so, dass wir friiher den Ausdriicken ,,griilen* und ,, Gemeinschaft
mit seinen bésen Werken“ eine viel ausgedehntere Anwendung gaben,
als wir es heute tun (MAH S. 18; zu 2. Joh 10).

Es ist also nicht die genaue Erkldrung dieser Stellen, die Schwierig-
keiten hervorruft. Was aber die Schwierigkeiten macht, ist unsere Art
zu denken, aus diesen Stellen Grundsdtze entnehmen zu koénnen. Und
diese Grundsditze tlibersteigen dann weit den genauen Zusammenhang
dieser Verse (MAH S. 18).

Zu diesem Vers sind mehrere Erkldrungen méglich. Wir ziehen vor, ihn
im Sinn eines Aufrufs zu verstehen ... (MAH S. 22; zu 1. Tim 5,22).

Das ist eine erschreckende Art, die Schrift zu behandeln. Sie erinnert
an das Tun der Theologen. In gar keinem Fall ist es die Art, die das
Wort uns lehrt.

In Bezug auf diese Art benutzt der Apostel Paulus den bemerkenswer-
ten Ausdruck: ,,Gottes Wort, das auch in euch, den Glaubenden, wirkt“
(1. Thes 2,13). Lasst uns das gut erwdgen. Das Wort gleicht nicht einem
Dokument, das ich mit Hilfe meiner Intelligenz studiere, und das ich
mit meiner Logik analysiere, um herauszufinden, was es sagen will. Es
ist ,,lebendig und wirksam“ (Heb 4,12). Nicht ich habe an dem Wort
zu wirken, sondern das Wort wirkt an mir. Es ist kein Gegenstand, den

30



11. Verbindung und Gemeinschaft

ich analysiere und deute, sondern ich bin der Gegenstand, den das Wort
formt. Das ist ein groer Unterschied!

Dies lehrte der Herr schon in dem Gleichnis vom Sdmann. Das Wort
Gottes ist der Same, und mein Herz ist der Boden, in dem es aufgeht
und seine eigene Frucht hervorbringt.

Einer der Verfasser ist selbst Doktor der Theologie. Er gab einmal eine
Begriffsbestimmung, aus der seine theologische Haltung klar hervorgeht:

,»Die Theologie ist eine Konstruktion von Menschen, die sich logisch
und analytisch Rechenschaft geben wollen iiber die Inhalte der Schrift
fiir den Glauben“ (W. J. O.).

Welch ein Gestdndnis! Die menschliche Urteilskraft (Analyse und
Logik) stellt sich zwischen die Schrift und den Glauben und traut sich
zu, festzulegen, was die Schrift beinhaltet, um dem Glauben zu liefern,
was er glauben soll. Der Rémerbrief lehrt uns aber das Gegenteil: ,,Also
ist der Glaube aus der Verkiindigung, die Verkiindigung aber durch
Gottes Wort“ (R6m 10,17). Das Wort Gottes hat seine eigene Kraft; es
erzeugt den Glauben und wirkt in dem Glaubigen. Zwischen dem Wort
Gottes und dem Glauben ist kein Platz fiir die Theologie!

Niemand soll aber denken, dass ich das Erforschen der Schrift verur-
teilen wollte! Dieses Erforschen ist unerlasslich. Es kann aber nur dann
fruchtbar sein, wenn unsere Herzen und Gewissen wach sind. Wenn nur
unser Verstand wirkt, wird keine Frucht fiir Gott daraus hervorkommen.

Was 2. Timotheus 2, 2. Johannes 10 und viele andere Stellen der
Schrift angeht — es ist wahr, dass eine Stelle oft eine Belehrung enthalt,
die weit iiber ihre Grundbedeutung hinausgeht. Ich glaube aber, dass es
gut ware, immer zuerst auf die Grundbedeutung zu achten. Noch etwas
erscheint mir so wesentlich, dass ich daran erinnern mochte: Der tiefe
Sinn und die geistliche Bedeutung einer Stelle ist ebenso ein Teil der
Offenbarung Gottes wie ihre Grundbedeutung. Wir haben nicht die
Freiheit, dort unsere personlichen Meinungen oder unsere Lieblings-
gedanken hineinzubringen. Und die Belehrung des Heiligen Geistes ist

31



Inhalt

uns unentbehrlich, wenn wir die wahre Bedeutung einer Stelle erfassen
wollen. Das ist nicht eine Sache der Analyse und der Logik. ,,Denn wer
von den Menschen weill, was im Menschen ist, als nur der Geist des
Menschen, der in ihm ist? So weill auch niemand, was in Gott ist, als
nur der Geist Gottes” (1. Kor 2,11).

13. Geistliches Unterscheidungsvermégen

Mose hatte auf dem Berg die gottlichen Anweisungen fiir die Stiftshiitte
(auch ,,Zelt der Zusammenkunft“ genannt) empfangen, die er bauen sollte,
und die die Wohnung Gottes in der Mitte seines Volkes werden sollte. Aber
ach! Wahrend Mose auf dem Berg war, hatte das Volk Israel das goldene
Kalb gemacht und so das Gericht Gottes auf sich gezogen (s. 2. Mo 32).

Ich mo6chte unsere Aufmerksamkeit auf einen besonderen Punkt im
Verhalten Moses unter diesen Umstdnden lenken. Er errichtete ein Zelt
aulSerhalb des Lagers und nannte es ,,Zelt der Zusammenkunft“ (s. 2. Mo
33,7). Es ist der gleiche Name, den Gott dem Heiligtum gab, das errichtet
werden sollte. Zu diesem Zelt gingen alle hinaus, ,,die den HErrN suchten®.
Was Mose da tat, wird uns nicht vorgestellt als Ausfiihrung eines aus-
driicklichen Gebotes Gottes; es resultierte vielmehr aus dem geistlichen
Unterscheidungsvermégen eines Mannes, der nahe bei Gott lebte und seine
Gedanken kannte. Die Wolkenséule, das Zeichen der Gegenwart Gottes,
stand am Eingang dieses Zeltes; sie machte offenbar, dass Gott die Hand-
lungsweise Moses guthiels.

Soweit wir es wissen konnen, stammen alle Schriften des Neuen Testa-
ments aus einer Zeit, in der alle Zusammenkiinfte der Glaubigen noch
das Kennzeichen der Versammlungen Gottes trugen. Es war zwar Boses
eingedrungen, bose Lehren entwickelten sich, und der Herr gab ernste
Warnungen. Aber nichts deutete darauf hin, dass die Dinge schon an einem
Punkt angekommen gewesen seien, dass die Gemeinschaft der Treuen mit
allem, was noch den Namen ,,Versammlung“ trug, nicht mehr mdglich
gewesen wadre.

32



14. Schluss

In der Erweckungszeit des letzten Jahrhunderts war der Zustand der
Christenheit offensichtlich viel ernster. Da hatten die Treuen keine
formellen Bibelstellen, die fiir eine Lage gleich der ihrigen geschrieben
worden wdéren. Aber sie hatten die allgemeinen Grundsétze, die die
Weisheit Gottes in der Schrift niedergelegt hatte. Die Glaubigen be-
kamen das notwendige geistliche Unterscheidungsvermoégen, damit sie
diese Grundsitze in Ubereinstimmung mit den Gedanken Gottes anwen-
den konnten, und wir kénnen nicht daran zweifeln, dass Gott auf ihre
Stellung der Absonderung, die sie ,,aulerhalb des Lagers*“ einnahmen,
das Siegel seiner Anerkennung setzte. In den darauffolgenden Jahren
kamen auf dem Zeugnis, das Gott errichtet hatte, viele Flecken zum
Vorschein — und sogar mehr als Flecken —, aber seine Gnade erweckte
noch treue Fiihrer. Was wir von ihnen durch ihre Schriften wissen, gibt
davon Zeugnis.

14. Schluss

»Du aber bleibe in dem, was du gelernt hast und wovon du véllig
iiberzeugt bist, da du weiflt, von wem du gelernt hast*“ (2. Tim 3,14).

Achten wir zundchst auf die Grundbedeutung dieser Stelle. Timo-
theus kannte die ,heiligen Schriften“ (das Alte Testament) von seiner
Kindheit an, denn er war von einer gottesfiirchtigen Mutter und GroR-
mutter unterwiesen. Aulerdem hatte er den Nutzen der unmittelbaren
Belehrung durch Paulus gehabt, der ihn als sein Kind im Glauben
betrachtete. Diese Stelle beginnt mit einem ,,Du aber”. Im Gegensatz
zu den Menschen, die er soeben erwdhnt hatte, die ,,zu Schlimmerem
fortschreiten“ wiirden, ,,indem sie verfithren und verfiihrt werden®, er-
mahnt der Apostel den Timotheus, bei dem zu bleiben, was er gelernt
hatte. Es ging ohne Zweifel nicht um intellektuelle Kenntnisse, die er
in seinem Gedédchtnis gespeichert hatte; sondern er hatte sie im Glauben
erfasst, er war vollig davon tiberzeugt. Aber es gab noch mehr. Er sollte
sich daran erinnern, von wem er sie gelernt hatte. Die Personen selbst,

33



Inhalt

die ihn belehrt hatten, verliehen dieser Belehrung ein moralisches Ge-
wicht, und das war ein weiterer Grund, um daran festzuhalten.

Und was bedeutet diese Stelle heute fiir uns? Es ist doch ganz klar,
dass Gott sie nicht einfach deshalb in die Schrift aufgenommen hat,
um uns etwas iiber Timotheus mitzuteilen. Wir sollen sie in rechter
Weise auf uns selbst anwenden. Sicherlich kann der Befehl: , Bleibe in
dem, was du gelernt hast®, nicht an jeden Beliebigen gerichtet werden.
Einem, der in falschen Lehren auferzogen worden ist, konnten wir das
nicht empfehlen.

Wie steht es nun im Blick auf uns? Wenn ich fiir andere antworten
darf, dann darf ich sagen: Die Briider, die uns belehrten, haben auf
eine bemerkenswerte Weise ihre Treue zum Herrn gezeigt, ihre Unter-
wiirfigkeit unter das Wort, ihr Verstandnis fiir die Gedanken Gottes, ihr
geistliches Unterscheidungsvermdégen, ihre Absonderung von der Welt;
sie haben die Schmach Christi auf sich genommen. Und nun bringen
die Verfasser der Broschiire diese Fiihrer ausdriicklich in Misskredit.
Im Grunde genommen sagen sie uns: Bleibt nicht in dem, was ihr ge-
lernt habt. Thr seid falsch belehrt worden! (wohlgemerkt: in Bezug auf
einen Teil der Wahrheit).

Wir leben in einer Zeit, wo in dieser Welt alles infrage gestellt wird.
Und wenn es recht ist, dass wir ,,unser Herz auf unsere Wege richten*
miissen (s. Hag 1,5.7), um uns zu demiitigen, weil wir das Wort so
mangelhaft in die Tat umsetzen; wenn es recht ist, dass wir bei jeder
Belehrung, die wir horen, ,tdglich die Schriften untersuchen, ob dies
sich so verhielte“ (s. Apg 17,11) — dann ist es nicht recht, dass wir uns
von dem Geist dieses Zeitlaufs verunreinigen lassen.

Lasst uns in dem bleiben, was wir gelernt haben, indem wir wissen,
von wem wir es gelernt haben. Sollten wir uns jetzt fortziehen lassen
auf einen anderen Weg?

34



14. Schluss

Gott schenke uns, durch die Wirksamkeit des Wortes und des Heiligen
Geistes in uns, ,,v0llig iiberzeugt” zu sein ,,von dem, was wir gelernt
haben“!

J.-A. Monard

Wer mein Wort hat,
rede mein Wort in Wahrheit!

Jeremia 23,28

Auf diesen will ich blicken:
auf den Elenden
und den, der zerschlagenen Geistes ist
und der da zittert vor meinem Wort.

Jesaja 66,2

35






	1. Einführung
	2. Schüler und Lehrer
	4. Der rechte Gebrauch des Alten Testaments
	5. Verunreinigung durch Berührung oder Verbindung
	6. Der einzige Grund für Verunreinigungen?
	7. Die Belehrung von 1. Korinther 5
	8. Die Belehrung von Josua 7
	9. Die Belehrung von 2. Timotheus 2
	10. Die Belehrung von Haggai 2,11-14
	11. Verbindung und Gemeinschaft
	13. Geistliches Unterscheidungsvermögen
	14. Schluss



