
Bleibe in dem, 
was du gelernt hast

Ein Wort der Warnung

J.-A. Monard





Bleibe in dem, 
was du gelernt hast

Ein Wort der Warnung

J.-A. Monard

Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt



Die Bibelstellen sind nach der „Elberfelder Übersetzung“ 
(Edition CSV Hückeswagen) angeführt.

Kommentar zu der Broschüre „Met alle heiligen“ („Mit allen Heili-
gen“) von D. Steenhuis, W. J. Ouweneel und H. P. Medema

Erschienen: Allée de la Champagne 35, CH-2502 Bienne, 1996 
Deutsche Übersetzung von E. Lüling

© by: Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt 
– Verbreitung christlicher Literatur – 
www.ernst-paulus-verlag.de
Diese Datei ist für den persönlichen Gebrauch bestimmt und darf nicht 
ohne Genehmigung des Herausgebers an Dritte weitergegeben werden.

Best.-Nr.: 50255.26



Inhalt
1. Einführung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              7

2. Schüler und Lehrer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       8

4. Der rechte Gebrauch des Alten Testaments. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    11

5. Verunreinigung durch Berührung oder Verbindung. . . . . . . . . . . . .              15

6. Der einzige Grund für Verunreinigungen?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     17

7. Die Belehrung von 1. Korinther 5. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           18

8. Die Belehrung von Josua 7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                20

9. Die Belehrung von 2. Timotheus 2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          22

10. Die Belehrung von Haggai 2,11-14. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         27

11. Verbindung und Gemeinschaft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             27

13. Geistliches Unterscheidungsvermögen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      32

14. Schluss. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               33





7

1. Einführung

1. Einführung

In der letzten Zeit1 hat eine Broschüre aus den Niederlanden mit dem 
Titel „Met alle heiligen“ („Mit allen Heiligen“) unter uns Verbreitung 
gefunden.2

Diese Broschüre stellt die Belehrungen weitgehend infrage, die wir 
in Bezug auf die kirchliche Absonderung empfangen haben. Bei der 
Krisensituation, in der die Versammlungen sich zurzeit befinden, wirft 
diese Broschüre bei vielen Fragen auf. Deshalb besteht ein großes Be-
dürfnis nach einer Stellungnahme.

Wie viel lieber hätte ich diese Aufgabe anderen überlassen! Aber 
der Gedanke, einigen meiner Geschwister nützlich sein zu können, hat 
mich meine Zurückhaltung überwinden lassen. Nachdem die Arbeit 
nun getan ist, darf ich Gott für die Hilfe danken, die zahlreiche Brüder 
mir gewährt haben.

Es lag mir nicht daran, diese Broschüre systematisch durchzugehen; 
ich habe mich darauf beschränkt, einige Punkte herauszustellen. Das 
genügt, um ihren Charakter und ihr Ziel aufzuzeigen. Man muss sie 
nicht besitzen, um meinen Bemerkungen folgen zu können.

Wiederholt empfand ich das Bedürfnis, erst das vorzustellen, was 
nach meiner Überzeugung die Lehre des Wortes ist, und danach erst 
die bestrittenen Punkte zu beleuchten. Dadurch erklären sich ziemlich 
lange Ausführungen ohne Bezugnahme auf die Broschüre. Wir sollten 
immer daran denken, dass uns das Wort Gottes nicht zu Beweisführun-
gen gegeben ist, sondern um unsere Gedanken und unsere Gesinnung 
zu bilden.

1	 Anmerkung des Herausgebers: Es handelt sich hierbei um die 1990er Jahre.
2 Auf den folgenden Seiten wird die Broschüre „Mit allen Heiligen“ einfach „Broschüre“ genannt. 

Die Schreiber nenne ich kurz „die Verfasser“. Die Auszüge aus der Broschüre sind eingerückt und 
kursiv wiedergegeben. Der Titel der Broschüre ist abgekürzt zu „MAH“.



8

Inhalt

Mehr als einmal macht die Broschüre darauf aufmerksam, dass wir 
das Wort und nur das Wort hören sollen. Das ist natürlich eine ausge-
zeichnete Empfehlung. In Wirklichkeit aber vermischt der Text Wahres 
und Falsches in verwirrender und verderblicher Weise.

Möchte der Herr selbst seine Schafe unterweisen! Ihre Bewahrung 
liegt allein darin, dass sie seine Stimme gut kennen.

2. Schüler und Lehrer

Das folgende Zitat zeigt die Absicht der Verfasser:

Und so hoffen wir, den Leser in dem Bericht über unsere Entdeckungen 
und Erfahrungen schrittweise mitnehmen zu können (MAH S. 4).

Dieses schrittweise Vorgehen geschieht mit Hilfe einer Beweisfüh-
rung, die leicht zu einer Zustimmung mit fortreißt. Die Verfasser haben 
also Entdeckungen gemacht. Sie wollen uns dahin bringen, ihnen zu 
folgen, ohne uns zu überrumpeln. Sie erklären uns ihr Vorgehen:

Wir sind nicht nur Lehrer gewesen, wir sind auch Schüler geblieben 
(MAH S. 7).

Schon vor einigen Jahren haben Brüder ihre Sorge zum Ausdruck 
gebracht, als sie feststellten, dass es bei den Verfassern der Broschüre 
bedeutsame Veränderungen in ihrer Lehren gab.3

Mit derselben Überzeugungskraft wie früher schickten sie sich an, 
etwas wesentlich anderes zu lehren. Hier ist nun eine Erläuterung, die 
scheinbar alle Vorwürfe entschärft und alles regelt: „Wir sind nicht nur 
Lehrer, sondern auch Schüler.“

Es ist sehr wahr, dass wir lebenslang in der Schule des Herrn sind, 
und dass wir Fortschritte machen sollen, sogar Fortschritte, die „allen 
offenbar seien“ (1. Tim 4,15). Wenn ich aber heute etwas lehre, das 

3 Wir verweisen insbesondere auf die Schrift von H. Wijnholds „Geänderte Auffassungen – schwer-
wiegende Folgen“.



9

2. Schüler und Lehrer

dem widerspricht, was ich gestern sagte, muss ich mir aber doch des-
sen bewusst sein, dass ich bei meinen Geschwistern eine tiefe Unruhe 
hervorrufe.

Das hat auch einen guten Grund: „Je nachdem jeder eine Gnadengabe 
empfangen hat, dient einander damit als gute Verwalter der mannig-
faltigen Gnade Gottes. Wenn jemand redet, so rede er als Aussprüche 
Gottes“ (1.  Pet 4,10.11). Als Aussprüche Gottes reden – welch un-
ermessliche Verantwortung! Was habe ich vorgestellt, das Wort Gottes 
oder meine Gedanken über das Wort Gottes?

Als der Apostel Paulus „das Zeugnis Gottes“ verkündigte, kenn-
zeichnete ihn „große Gewissheit“ (s.  1.  Thes 1,5). Diese war aber 
verbunden mit „Schwachheit“, mit „Furcht“ und mit „vielem Zittern“. 
Seine Predigt war nicht „nach Vortrefflichkeit der Rede oder Weisheit“, 
auch nicht in „überredenden Worten der Weisheit“, damit der Glaube 
der Heiligen „nicht auf Menschenweisheit beruhe, sondern auf Gottes 
Kraft“ (1. Kor 2,1-5).

Aber das geht noch weiter. Wenn ich sehen müsste, dass das, wovon 
ich meine Brüder zu überzeugen suchte, falsch ist – sollte es mich nicht 
vor Gott zutiefst demütigen und mich dahin bringen, meine Hand auf 
meinen Mund zu legen? Wie sollte ein Lehrer sich schämen, dem zum 
Bewusstsein kommt, dass er Irrtum gelehrt hat! Mit Zittern sage ich es.

Der Diener des Herrn, der den Auftrag bekommen hat, das Wort 
vorzustellen, ist keineswegs in der gleichen Lage wie die Leh-
rer an den Hochschulen dieser Welt. Bei ihnen sind Änderungen 
ihrer Gedanken an der Tagesordnung und rufen sogar Bewunde-
rung hervor. So ist es aber nicht bei denen, die ihren Glauben auf 
das „lebendige und bleibende Wort Gottes“ gründen (1.  Pet 1,23). 



10

Inhalt

3. Gemeinschaft
Wie ist es möglich, dass wir anerkennen: Andere Gläubige können in 
Gemeinschaft mit dem Herrn leben und uns darin sogar ein Vorbild 
sein; wir können mit ihnen aber nicht in Gemeinschaft sein, weil uns 
das verunreinigen würde? (MAH S. 7).

Die Fragen und Andeutungen dieser Art, die sehr oft im Text vor-
kommen, legen zwei Bemerkungen nahe:

Zunächst einmal kann niemand darüber urteilen, welche Gemein-
schaft sein Bruder mit dem Herrn wirklich pflegt. Es geht um einen 
praktischen Herzenszustand, den der Herr allein beurteilt. Die Gemein-
schaft kann mehr oder weniger tief, auch mehr oder weniger Wirklich-
keit sein. Folglich kann dies nicht die Grundlage dafür sein, wie ich 
mich einer Person gegenüber verhalte. Übrigens kann die Beurteilung 
dieser praktischen Gemeinschaft bei mir selbst oder bei anderen auch 
Raum lassen für viele Irrtümer. Wie oft hat man erlebt, dass ein Gläu-
biger innige Gemeinschaft mit dem Herrn für sich in Anspruch nahm, 
dem Wort gegenüber aber offensichtlich ungehorsam war!

Die zweite Bemerkung ist noch wichtiger. Die hier gestellte Frage 
verrät nämlich, dass zwei unterschiedliche Bedeutungen des Wortes 
Gemeinschaft in schwerwiegender Weise verwechselt werden. Es geht 
nämlich einerseits um den praktischen Herzenszustand, und anderer-
seits um das gemeinsame Brotbrechen, die Teilnahme an dem gleichen 
Tisch. Dieser Unterschied wird zum Beispiel durch die Erklärung des 
Apostels hervorgehoben: „Ich will aber nicht, dass ihr Gemeinschaft 
habt mit den Dämonen“ (1.  Kor 10,20). Ich rede jetzt nicht davon, 
um welche Art eines Tisches es geht, sondern von der Bedeutung 
der Teilnahme. Wenn Christen sich in einem Götzentempel am Tisch 
niedergelassen hätten, hätten sie eine Gemeinschaft mit den Dämonen 
herbeigeführt. Es handelt sich um die Bedeutung und die geistliche 
Tragweite einer Handlung, durchaus nicht um den praktischen Zustand. 
Ebenso war es in Israel; diejenigen, die von den Schlachtopfern aßen, 



11

4. Der rechte Gebrauch des Alten Testaments

waren in Gemeinschaft mit dem Altar (s. 1. Kor 10,18). Insofern ging 
es nicht um ihren praktischen Zustand.

Sicherlich soll unser praktischer Zustand so sein, dass wir wirkliche 
Gemeinschaft mit dem Herrn haben, und das ganz besonders, wenn 
wir die Gemeinschaft an seinem Tisch zum Ausdruck bringen. Aber 
diese notwendige Verbindung ist kein Grund dafür, die beiden Dinge 
zu verwechseln.

Die Behauptung, dass ein Gläubiger, der in Gemeinschaft mit dem 
Herrn lebt, ohne Weiteres am Tisch des Herrn teilnehmen könnte, ist 
völlig falsch. Wenn sie richtig wäre, könnte man einen gläubigen ka-
tholischen Priester zulassen, der treu nach dem Licht wandelt, das er 
empfangen hat.

Der Herr ist es, der die Gedanken und den inneren Zustand beurteilt, 
und der infolgedessen gemäß seiner Souveränität handelt (s.  1.  Kor 
11,27-32). Die Versammlung dagegen ist verantwortlich, den Wandel 
eines Gläubigen zu beurteilen, zu „richten“ (1. Kor 5,12). Seine Ver-
bindungen gehören aber mit zu seinem Wandel. Deshalb ist es nicht in 
Ordnung, wenn die Versammlung jemanden ohne Rücksicht auf seine 
Verbindungen zulässt.

4. Der rechte Gebrauch des Alten Testaments

Die Verfasser stellen die Art und Weise infrage, wie wir das Alte 
Testament benutzen. Deshalb möchte ich hierzu einige allgemeine Be-
merkungen machen.

a) Unveränderliche Grundsätze

Es gibt im Wort Gottes unveränderliche Grundsätze. Sie haben die 
gleiche Kraft, ob wir ihnen nun im Alten Testament begegnen oder im 
Neuen. Andererseits gibt es überaus wichtige Unterschiede zwischen 



12

Inhalt

der Haushaltung des Gesetzes und derjenigen der Gnade, zwischen 
der Stellung eines irdischen Volkes (Israel) und der eines himmlischen 
Volkes (der Versammlung).

Diese beiden Aussagen sind im gewissen Sinn einander entgegenge-
setzt. Sie zeigen aber Folgendes: Wenn wir die Belehrungen des Alten 
Testaments richtig anwenden wollen, benötigen wir nicht nur eine gute 
Kenntnis der Schrift, sondern auch die Hilfe des Geistes Gottes.

Das folgende Beispiel zeigt, dass dieselben Stellen Belehrungen ent-
halten können, die ohne Weiteres auf uns anzuwenden sind, während 
andere sich nur auf Israel beziehen. Als das Volk noch in der Wüste 
war, befahl ihm der Herr, mit den heidnischen Nationen in Kanaan 
keinen Bund zu schließen; sie sollten sie austreiben und vertilgen. Es 
ist klar, dass man das nicht auf Christen anwenden könnte. Aber die 
Gründe, weshalb Gott seinem Volk ein solches Vorgehen befahl, sind 
voller Unterweisungen für uns. Das Beieinanderwohnen von Israel und 
den heidnischen Nationen würde unheilvolle Auswirkungen für das 
Volk Gottes haben. „Sie sollen nicht in deinem Land wohnen, damit 
sie dich nicht veranlassen, gegen mich zu sündigen; denn du würdest 
ihren Göttern dienen, denn es würde dir zum Fallstrick sein“ (2. Mo 
23,33). „Deine Tochter sollst du nicht seinem Sohn geben, und seine 
Tochter sollst du nicht für deinen Sohn nehmen; denn sie würden deine 
Söhne von mir abwendig machen“ (5. Mo 7,3.4). „Hüte dich, dass du 
dich nicht verstricken lässt, ihnen nachzutun“ (s. 5. Mo 12,30; 20,18 
usw.). Ich glaube, dass ein geistlicher Christ beim bloßen Lesen dieser 
Stellen sofort versteht, dass die Ermahnungen nicht nur Israel gelten, 
sondern auch ihm.

Darüber hinaus findet sich diese Belehrung im Neuen Testament wie-
der: „Lasst euch nicht verführen: Böser Verkehr verdirbt gute Sitten“ 
(1. Kor 15,33).



13

4. Der rechte Gebrauch des Alten Testaments

b) Die Vorbilder
Die Vorbilder des Alten Testaments bilden eine der Methoden, durch 

die Gott uns unterweist, aber zweifellos ist sie diejenige, die am meisten 
ein geistliches Unterscheidungsvermögen erfordert.

Einerseits haben wir kein Recht, die Sprache dieser Vorbilder beisei-
tezusetzen; wir sollen ihre Bedeutung für uns erforschen. Im 5. Buch 
Mose gibt es eine Vorschrift, wo es um die Behandlung der Ochsen geht, 
und der Apostel Paulus sagt: „Ist Gott etwa um die Ochsen besorgt? 
Oder spricht er nicht durchaus unsertwegen?“ Und er fügt hinzu: „Denn 
es ist unsertwegen geschrieben“ (1. Kor 9,9.10).

Aber andererseits müssen wir auch nüchtern bleiben und nicht unserer 
Phantasie freien Lauf lassen. Wenn wir nicht wachsam sind, besteht 
die Gefahr, dass wir zum Wort Gottes etwas hinzufügen (s. Spr 30,6). 
Wenn wir es bei der Erklärung oder Verkündigung des Wortes an der 
rechten Genauigkeit fehlen lassen, kann es auch dahin kommen, dass 
wir schlechte Beweise liefern, um eine gute Sache zu stützen. Wenn wir 
das tun, schwächen wir die Wahrheit. Der Apostel Paulus mahnt Titus 
zu dieser Nüchternheit, wenn er ihm sagt: „In der Lehre Unverfälscht-
heit, würdigen Ernst, gesunde, nicht zu verurteilende Rede“ (Tit 2,7.8).

Ich möchte noch hinzufügen: Um bei der Auslegung der Vorbilder 
sicherzugehen, sollten wir uns vergewissern, dass die Lehre, die wir 
daraus ziehen, mit der des Neuen Testaments übereinstimmt. Wenn es 
so ist, bringt das Vorbild eine göttliche Bestätigung dieser Lehre, und 
das verleiht ihr eine besondere Kraft. Außerdem zeigt das die Bestän-
digkeit der Gedanken Gottes.

c) Die allgemeinen Grundsätze

Diese letzten Bemerkungen legen mir einen weiteren Gedanken nahe. 
Die Schrift enthält allgemeine Grundsätze, und man findet sie wieder-
holt, vom 1. Buch Mose bis zur Offenbarung, in verschiedener Form, 



14

Inhalt

in sehr unterschiedlichen Umständen und Zusammenhängen. Diese 
Grundsätze sind überaus wichtig. Sie dienen uns als Wegweiser, damit 
wir die Belehrungen des Alten Testaments, besonders die Vorbilder, 
richtig anwenden.

Hierzu kurz ein Beispiel. Im Anfang „schied Gott das Licht von der 
Finsternis“ (s. 1. Mo 1,4). Später sprach Gott durch die Stimme der 
Propheten: „Wehe denen, die das Böse gut nennen und das Gute böse; 
die Finsternis zu Licht machen und Licht zu Finsternis; die Bitteres 
zu Süßem machen und Süßes zu Bitterem!“ (Jes 5,20). „Wenn du das 
Kostbare vom Verachteten absonderst, so sollst du wie mein Mund sein“ 
(Jer 15,19). Jesus kam als das „Licht der Welt“ (Joh 8,12). Aber „das 
Licht scheint in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht erfasst“ 
(Joh 1,5). „Denn welche Genossenschaft haben Gerechtigkeit und Ge-
setzlosigkeit? Oder welche Gemeinschaft Licht mit Finsternis?“ (2. Kor 
6,14). „Darum geht aus ihrer Mitte hinaus und sondert euch ab, spricht 
der Herr, und rührt Unreines nicht an, und ich werde euch aufnehmen“ 
(V. 17). Licht – Finsternis – Absonderung!

Wenn wir solche Textgruppen in ihrem besonderen Zusammenhang 
überdenken und auch sehen, wie sie miteinander verknüpft sind, tragen 
sie dazu bei, das geistliche Unterscheidungsvermögen des Gläubigen 
zu bilden, der in der Nähe des Herrn lebt und vor seinem Wort zittert.

Lasst uns nicht damit rechnen, in der Schrift ausführliche Anweisun-
gen zu entdecken für alle Lebenslagen, in die wir kommen könnten. 
Doch lasst uns Gott vertrauen: Er hat in sein Wort alle nötigen Grundsät-
ze hineingelegt, die – in Verbindung mit der Wirksamkeit des Heiligen 
Geistes in uns – unsere Gedankenwelt gesunden lassen.

Der Herr Jesus hat gesagt: „Wer mir nachfolgt, wird nicht in der Fins-
ternis wandeln“ (Joh 8,12). Und es bleibt immer wahr: „Das Geheimnis 
des Herrn ist für die, die ihn fürchten“ (Ps 25,14).



15

5. Verunreinigung durch Berührung oder Verbindung

5. Verunreinigung durch Berührung oder Verbindung

Über die Aufnahme von Gläubigen aus verschiedenen christlichen 
Kreisen am Tisch des Herrn schreiben die Verfasser:

Die Ansicht von der Verunreinigung, die wir von unseren alten Brü-
dern übernommen und anderen sooft erklärt hatten, erscheint schön 
und folgerichtig, aber ist sie schriftgemäß? (MAH S. 7).

Nach dem, was sie sagen, gründete sich ihre frühere Lehre auf Bei-
spiele aus dem Alten Testament, wie etwa diese: Ein Israelit wurde 
unrein, wenn er eine Leiche oder einen Aussätzigen berührte; unreines 
Fleisch verunreinigte reines Fleisch usw. Ich fürchte, dass diese Bei-
spiele den Leser zu einem Irrtum verleiten; er könnte denken, dass die 
Belehrung in unserer Mitte über den Tisch des Herrn auf äußerlichen, 
zeremoniellen Vorschriften des Gesetzes beruht. Ohne allen Zweifel 
gründet sich aber eine richtige Belehrung über diesen Gegenstand in 
erster Linie auf 1. Korinther 10, dann auch auf andere Stellen im Neuen 
Testament. Danach kommen erst die Bilder des Alten Testaments in 
Betracht. In Bezug auf diese Vorbilder schreiben die Verfasser:

Wenn wir die Vorbilder-Sprache des Alten Testaments gut anwenden 
wollen, müssen wir berücksichtigen, dass die äußerlichen Verunreini-
gungen des Alten Testaments zu uns in unserer neutestamentlichen Stel-
lung von inneren Verunreinigungen reden (MAH S. 8).

Ich glaube, dass der hier aufgestellte Grundsatz im Allgemeinen 
richtig ist. Er entspricht auch der Belehrung, die unter uns gegeben 
wurde. Was mich aber überrascht, ist die Tatsache, dass man dies als 
eine „Entdeckung“ vorstellt, und sogar als eine Entdeckung, die einen 
„Schock“ hervorrief, als man sie machte. Hier fürchte ich erneut, dass 
der Leser daraus schließt, wir hätten irrigen Ideen angehangen, und es 
sei höchste Zeit, sie zu berichtigen.

Man muss die Sache aber genauer besehen. Wenn die materiellen oder 
äußerlichen Dinge des Gesetzes im Allgemeinen den geistlichen oder 



16

Inhalt

inneren Dingen des Christentums entsprechen, so muss man doch im 
Auge behalten, dass im Neuen wie auch im Alten Testament gewisse 
äußere Handlungen eine geistliche Bedeutung haben können.

So ist es zum Beispiel mit der Tatsache, dass jemand in einem Götzen-
tempel zu Tisch liegen konnte (s. 1. Kor 8,10). Die Gläubigen in Korinth 
wussten ja, „dass ein Götzenbild nichts ist in der Welt und dass kein 
Gott ist als nur einer“ (V. 4). Sie hätten also versucht sein können, sich 
mit den Heiden am gleichen Tisch niederzulassen und mit ihnen von 
dem Fleisch zu essen, das den Götzen geopfert worden war. Ihr geist-
liches Unterscheidungsvermögen war wenig geübt, und so hätten sie es 
vielleicht getan, ohne sich dessen bewusst zu sein, verkehrt zu handeln. 
Durch diese äußerliche Handlung hätten sie „Gemeinschaft mit den Dä-
monen“ gehabt (1. Kor 10,20). Sie hätten an den „Verunreinigungen der 
Götzen“ (s. Apg 15,20.29) teilgenommen. In den Augen Gottes wären 
sie verunreinigt gewesen. Gott hat ein Auge auf unsere Verbindungen.

Die äußerlichen Verunreinigungen im Alten Testament (Unreines 
anzurühren wie in 3. Mo 15 oder 4. Mo 19) sind gewiss ein Bild von 
inneren Verunreinigungen. Es wäre aber verkehrt, zu denken, man 
könnte das Äußerliche völlig vom Innerlichen trennen. Was wir mit 
unserem Körper und mit unseren Gliedern tun, ist nicht ohne Bedeu-
tung! (vgl. 1. Kor 6,15-17). Die Wege, die wir gehen, die Sitze, auf 
denen wir sitzen (s. Ps 1,1), die Tische, an denen wir essen (s. 1. Kön 
13,9.15), die Unternehmungen, an denen wir uns beteiligen (s. 2. Chr 
18,3; 20,36), sie sind nicht ohne geistliche Auswirkung. Und die Stellen, 
die ich hier angeführt habe, sind in keiner Weise kennzeichnend für die 
Zeit des Gesetzes. Diese Berichte geben uns moralische Anweisungen, 
die für alle Zeiten gültig sind. Es sind unveränderliche Grundsätze.



17

6. Der einzige Grund für Verunreinigungen?

6. Der einzige Grund für Verunreinigungen?

Man liest in der Broschüre:

Nicht durch die eine oder andere unbewusste „Gemeinschaft“ mit den 
Sünden anderer Personen werden wir verunreinigt. Was uns wirklich 
verunreinigt, ist nicht eine „äußerliche“ Beziehung zu Sündern, son-
dern die Tatsache, dass wir uns innerlich und bewusst ihren Sünden 
gegenüber öffnen. Es ist unsere eigene Sünde, indem wir dem Bösen 
gegenüber wohlwollend sind, es beschönigen oder gleichgültig hinneh-
men – und nichts anderes – was uns verunreinigt (MAH S. 14).

Die Verfasser bestehen stark auf diesem Grundsatz; sie wiederholen 
ihn in verschiedenen Formen. Sie gebrauchen ihn, um daraus zu schlie-
ßen, dass ein Gläubiger durch seine äußeren Verbindungen nicht ver-
unreinigt wird, wenn ihm die Sünde derer, mit denen er in Verbindung 
steht, nicht bewusst ist. Sie vertreten die Ansicht, dass er rein ist, wenn 
er in Gemeinschaft mit dem Herrn lebt, und dass er zum Brotbrechen 
zugelassen werden muss.

Ich zweifle nicht daran, dass es uns verunreinigt, wenn wir mit dem 
Bösen sympathisieren oder ihm gegenüber gleichgültig sind bei denen, 
mit denen wir in Verbindung stehen. Es ist aber nicht richtig, daraus zu 
schließen, dass nur das allein uns verunreinigen kann.

Niemand wird bestreiten, dass eine bewusste und gewollte Verbindung 
mit dem Bösen in Gottes Augen schwerer wiegt als eine Verbindung, 
die durch Unwissenheit, Nachlässigkeit oder fehlendes geistliches 
Unterscheidungsvermögen gekennzeichnet ist. Ist das aber ein Grund, 
eine solche Verbindung auf die leichte Schulter zu nehmen? Die Ver-
antwortung, die wir vor Gott tragen, ist abhängig von dem, was Er uns 
anvertraut hat. Ein Knecht, der den Willen seines Herrn gewusst hat und 
trotzdem böse handelt, ist schuldiger als jemand, der diesen Willen nicht 
gekannt hat (s. Lk 12,47.48). Würden wir aber zu behaupten wagen, 
dass dieser letztere Knecht ohne Verantwortlichkeit war? In unseren 



18

Inhalt

Ländern haben alle Christen das Wort Gottes zur Verfügung, und sie 
sind verantwortlich, sich diesem Wort unterzuordnen. Wenn jemand mit 
einem System in Verbindung bleibt, das die göttlichen Anweisungen 
durch menschliche Gedanken ersetzt, ist das ohne Bedeutung?

In dem obigen Zitat bringen die Verfasser tatsächlich einen Gedan-
ken zum Ausdruck, der dem Wort Gottes fremd ist – und das ist immer 
gefährlich; aber noch mehr, er widerspricht ihm sogar. Sie sagen, wir 
könnten nur durch eigenes Böses verunreinigt werden (hier im Zitat: 
„…  unsere eigene Sünde, indem wir dem Bösen wohlwollend sind, 
es beschönigen oder gleichgültig hinnehmen“). Damit setzen sie den 
Grundsatz der Solidarität (der Verbundenheit) beiseite, den man in der 
ganzen Schrift findet. Die Tragweite dieses Grundsatzes suchen die 
Verfasser besonders zu zerstören durch ihre Auslegung von Josua 7, 
auf die wir später zurückkommen werden.

Es gibt Gläubige, die finden sich in dem religiösen System gebun-
den, das unter den Zügen der großen Stadt Babylon beschrieben wird. 
Ihnen sagt der Heilige Geist: „Geht aus ihr hinaus, mein Volk, damit 
ihr nicht ihrer Sünden teilhaftig werdet und damit ihr nicht empfangt 
von ihren Plagen“ (Off 18,4). Er sagt nicht: „Bleibt in ihrer Mitte, um 
dort Zeugnis abzulegen.“ In diesem System zu bleiben, bedeutet, ihrer 
Sünden teilhaftig zu werden.

7. Die Belehrung von 1. Korinther 5

In der Versammlung von Korinth war ein Fall von Unmoral – von 
Blutschande – vorhanden, der den ernstesten Tadel des Apostels Paulus 
auslöste und ihm die Gelegenheit gab, allgemeine Grundsätze zu lehren 
in Bezug auf die Verunreinigung der ganzen Versammlung durch die 
Verunreinigung eines Einzelnen in ihrer Mitte. Die Belehrung dieses 
Kapitels wird durch das ergänzt, was wir in Bezug auf den gleichen 
Fall im zweiten Brief finden, und zwar in Kapitel 2,2-11 und 7,6-16.



19

7. Die Belehrung von 1. Korinther 5

Hier wird die ernste Wahrheit gelehrt, dass das Böse in der Versamm-
lung wirkt wie Sauerteig im Brotteig. „Wisst ihr nicht, dass ein wenig 
Sauerteig den ganzen Teig durchsäuert?“ (1. Kor 5,6). Und der Apostel 
ermahnt: „Fegt den alten Sauerteig aus, damit ihr ein neuer Teig seiet“ 
(V. 7). Um den alten Sauerteig auszufegen – das heißt, sich von etwas 
Bösem zu reinigen, das die ganze Versammlung verunreinigt hatte –, 
war es nötig, Leid zu tragen (s. V. 2) und den, der dieses Böse begangen 
hatte, aus der Versammlung hinauszutun (s. V. 13).

In Bezug auf dieses Kapitel 5 schreiben die Verfasser:
Wir lesen da nirgends, dass die ganze Versammlung in Korinth „ver-
unreinigt“ war – übrigens lesen wir auch nicht, dass sie es nicht war! 
(MAH S. 17).

Und später:
Das Neue Testament sagt uns nirgends, dass eine Versammlung „ver-
unreinigt“ ist, wenn Böses in ihrer Mitte ist und sie es noch nicht weiß. 
Eine Versammlung ist auch noch nicht verunreinigt, wenn etwas Böses in 
ihr offenbar geworden ist. Eine Versammlung ist erst dann verunreinigt, 
wenn sie diese Sünde bagatellisiert oder entschuldigt und sich dadurch 
weigert, sich davon zu trennen (s. 1. Kor 5,2). Sie verunreinigt sich nur 
dann, wenn sie der Sünde gegenüber gleichgültig ist (MAH S. 22).

In einer etwas anderen Weise wiederholen sie hier eine irrige Lehre, 
die vorher schon genannt wurde. Es sind Behauptungen ohne schrift-
gemäße Grundlage. Ganz im Gegenteil: Es besteht ein tiefgreifendes 
Band zwischen den Gliedern des Leibes – ein Band, das sich in seinem 
örtlichen Ausdruck wiederfindet, wie man es in 1. Korinther 12 in be-
wundernswerter Weise sieht. Dieses Band bewirkt, dass die Sünde des 
Einzelnen die Sünde aller wird.

Außerdem – niemand würde es einfallen, dies zu bestreiten – erschwe-
ren die Gleichgültigkeit dem Bösen gegenüber und die Weigerung, es zu 
richten, die Sache. Diese Gleichgültigkeit und diese Weigerung fügen 
zu der bereits bestehenden Verunreinigung noch die Schuld hinzu.



20

Inhalt

Jedem Gläubigen, der dem Wort Gottes unterwürfig sein will, ist 
Folgendes klar: Das Bild von dem Sauerteig, der den ganzen Teig 
durchsäuert, soll uns verständlich machen, dass die Verunreinigung 
des Einzelnen eine gemeinsame Verunreinigung geworden war. Mit der 
Behauptung, die Versammlung sei durch die Anwesenheit des Bösen 
in ihrer Mitte nicht verunreinigt worden, wird dem Wort Gottes in sehr 
ernster Weise Gewalt angetan.

In Vers 7 sagt der Apostel: „Fegt den alten Sauerteig aus.“ Das „Aus-
fegen“ bedeutet, sich davon zu reinigen. Es war eine Verunreinigung 
da, von der die Versammlung sich reinigen musste.

8. Die Belehrung von Josua 7

Diese Stelle begründet in bemerkenswerter Weise die Solidarität (das 
Einssein) des Volkes Gottes. Achan hatte gesündigt, doch Gott sagt: „Is-
rael hat gesündigt“ (V. 11). Was dieser Stelle im Alten Testament ihre 
ganze Kraft verleiht, ist die Tatsache, dass sie mit der Lehre des Neuen 
Testaments übereinstimmt. Dort finden wir zweimal den Grundsatz: 
„Ein wenig Sauerteig durchsäuert den ganzen Teig.“ Einmal wird er in 
Verbindung mit moralisch Bösem zum Ausdruck gebracht, und einmal 
in Verbindung mit falscher Lehre (s. 1. Kor 5,6; Gal 5,9).

In Bezug auf Josua 7 wagen die Verfasser zu schreiben:

Der Ausdruck „Israel hat gesündigt“ bedeutet hier: „Es ist Sünde in 
Israel“ (MAH S. 13).

Das ist eine sehr schwerwiegende Behauptung! Um uns von der 
wahren Bedeutung der Erklärung Gottes zu überzeugen, wollen wir 
uns den Zusammenhang ansehen. Der Herr hat die Worte: „Israel hat 
gesündigt“ (V. 11), sofort nach der Niederlage von Ai ausgesprochen, 
als Josua zerschlagen vor Ihm lag. Wen hat die Züchtigung Gottes so-
eben getroffen? War es Achan oder das ganze Volk? Das ganze Volk! 
Also wird es insgesamt als mit Achan verbunden betrachtet. In Vers 11 



21

8. Die Belehrung von Josua 7

fügt Gott hinzu: „Auch haben sie von dem Verbannten genommen und 
auch gestohlen und es auch verheimlicht.“ Außerdem sagt Gott in Vers 
12: „Die Kinder Israel … sind zum Bann geworden“ – und nicht: „Sie 
werden zum Bann werden, wenn sie den Schuldigen nicht richten.“ 
Auch sagt Er: „Ich werde nicht mehr mit euch sein, wenn ihr nicht den 
Bann aus eurer Mitte vertilgt.“ Gewiss war Sünde in Israel (s. V. 13), 
aber Gott betrachtet sie hier als die Sünde Israels. Wer das Gegenteil 
sagt, tut dem Bibeltext Gewalt an – er „verdreht die Schriften“.

Zweifellos war das Volk nicht in einem guten Zustand. Der Sieg über 
Jericho hatte ihm zu einigem Vertrauen auf seine eigenen Kräfte ver-
holfen. Die Männer, die ausgesandt waren, um Ai auszukundschaften, 
kommen tatsächlich zurück und sagen zu Josua: „Bemühe nicht das 
ganze Volk hin, denn sie sind wenige“ (V. 3). Außerdem zieht man in 
den Kampf, ohne den Herrn zurate zu ziehen. Hätte man Ihn befragt, 
so hätte Er entweder wegen des Bannes gar nicht geantwortet oder Er 
hätte den Bann offenbar gemacht. Und doch ist es nicht diese Selbst-
sicherheit, so beklagenswert sie auch ist, die als Grund dafür angegeben 
wird, dass „der Zorn des Herrn entbrannte gegen die Kinder Israel“ 
(V. 1). Es war die Sünde Achans. Das Volk ahnte nicht, dass Sünde im 
Lager anwesend war. Dies verhinderte aber nicht, dass sie deswegen 
zum Bann geworden waren.

Tatsächlich hängen die schwere Sünde eines Einzelnen und der 
schwache Zustand der Gesamtheit eng miteinander zusammen. Und 
Gott bedient sich der Sünde eines einzelnen Mannes, um sein Volk 
insgesamt zu züchtigen. Er weiß sein Gericht an einem Einzelnen und 
seine Regierung der Gesamtheit gegenüber in vollkommener Weise 
miteinander zu vereinbaren.

Dieses Einssein des Volkes Gottes zeigt sich auch in sehr schöner 
Weise darin, wie sich treue Diener bei ihrer Demütigung in ihren Ge-
beten ausdrücken. „Mein Gott, ich schäme mich und scheue mich, mein 
Angesicht zu dir … zu erheben! Denn unsere Ungerechtigkeiten sind 



22

Inhalt

uns über das Haupt gewachsen … wir sind in großer Schuld gewesen“, 
sagt Esra, indem er sich mit seinem Volk eins macht (Esra 9,6.7). Ebenso 
Nehemia: „Wir aber haben gottlos gehandelt“ (Neh 9,33), und Daniel: 
„Wir haben gesündigt und verkehrt und gottlos gehandelt, und wir ha-
ben uns empört und sind von deinen Geboten und von deinen Rechten 
abgewichen. Und wir haben nicht auf deine Knechte, die Propheten, 
gehört … unser aber [ist] die Beschämung des Angesichts“ (Dan 9,5-7). 
Esra, Nehemia und Daniel verwirklichen tief dieses Verbundensein, die-
ses Einssein mit dem Volk Gottes. Sie bekennen die Sünden des Volkes 
als ihre eigenen. Kennen wir das, Gott in einem solchen Geist zu nahen?

9. Die Belehrung von 2. Timotheus 2

Der zweite Brief an Timotheus ist der letzte, den der Apostel Paulus 
geschrieben hat. Er entstand in einer Zeit, als das Böse sich in der Ver-
sammlung schon weithin ausgebreitet hatte, und viele sich von dem 
Apostel und von seiner Lehre abgewandt hatten (s. Kap. 1,15). Nicht 
nur, dass man sich dem „Wortstreit“ und „ungöttlichen, leeren Ge-
schwätzen“ hingab (s. Kap. 2,14.16), sondern Männer wie Hymenäus 
und Philetus waren von der Wahrheit abgeirrt und behaupteten, die 
Auferstehung sei schon geschehen; und so zerstörten sie bei einigen den 
Glauben (s. Kap. 2,17.18). Eine allgemeine Wiederherstellung war nicht 
mehr zu erwarten. Es würde immer schlimmer werden (s. Kap. 3,13), 
und es würde eine Zeit kommen, da man die gesunde Lehre nicht mehr 
ertragen würde (s. Kap. 4,3). Der erste Brief an Timotheus stellte das 
Haus Gottes noch als in Ordnung vor, und er gab an, wie man sich da-
rin verhalten sollte (s. Kap. 3,15). Der zweite Brief zeigt es unter dem 
Bild eines großen Hauses, in dem allerlei Gefäße sind (s. Kap. 2,20).

Auf diesem dunklen Hintergrund erscheinen zu unserer Ermunterung 
mehrere lichte Züge. Hier ist einer davon: „Der feste Grund Gottes 
steht“ (s. Kap. 2,19). Was Gott gebaut, was Er einmal aufgerichtet hat, 



23

9. Die Belehrung von 2. Timotheus 2

ist vor Satans Angriffen sicher, es ist unveränderlich wie Gott selbst. 
Darauf kann sich unser Glaube stützen.

a) Die beiden Seiten des Siegels

Dieser Grund Gottes hat ein Siegel, und das Siegel hat zwei Seiten. 
Die eine stellt die Seite Gottes vor, die andere die des Menschen. Zuerst 
heißt es: „Der Herr kennt, die sein sind“ (V. 19). Das ist eine Gewissheit, 
die gleichzeitig demütigt und tröstet! Der Zustand der Verwirrung in der 
Christenheit kann derart werden, dass nur Gott noch weiß, welche es 
sind, die Ihm wirklich angehören. Aber Er kennt sie, und Er wird für sie 
sorgen. Der Hirte kennt seine eigenen Schafe. Das ist die Seite Gottes. 

Die andere Seite ist die Verantwortlichkeit des Menschen, die Verant-
wortlichkeit des Einzelnen, wie sie fortwährend in diesem Brief heraus-
gestellt wird: „Jeder, der den Namen des Herrn nennt, stehe ab von der 
Ungerechtigkeit!“ (V. 19). Die Ungerechtigkeit (oder Gesetzlosigkeit) 
ist alles, was nicht der Wahrheit entspricht und was nicht mit den Ge-
danken Gottes übereinstimmt, wie Er sie in seinem Wort offenbart hat. 
Jeder, „der den Namen des Herrn nennt“, der also seinem Bekenntnis 
nach die Autorität dessen anerkennt, der der Herr ist, ist verpflichtet, 
von allem abzustehen, was durch seine Natur oder seinen Zustand dem 
Willen des Herrn entgegensteht.

Ganz besonders dann, wenn der Mensch religiöse Strukturen nach 
seinen eigenen Gedanken errichtet, wenn er sie nach seiner eigenen 
Weise organisiert und die Gedanken Gottes beiseitesetzt – dann hat 
der Treue nur eine einzige Sache zu tun: davon abzustehen. Dazu ge-
hört offensichtlich, dass jemand, der dem Herrn gehorsam ist, nicht 
das Abendmahl in einer religiösen Gemeinschaft nehmen kann, in der 
man die Autorität des Herrn und seines Wortes nicht anerkennt. Aber 
es gehört noch viel mehr dazu. Der strikte Befehl ist allgemein gehal-
ten, damit wir seine ganze Bedeutung erfassen. Wie könnte ein treuer 
Gläubiger mit einer Sache in Verbindung sein, die der Herr verurteilt?



24

Inhalt

Wir haben es nötig, in einem gesunden Sinn und in Demut bewahrt 
zu bleiben. Der Befehl: „Stehe ab von der Ungerechtigkeit“, in seiner 
weiten Bedeutung darf uns nicht vergessen lassen, dass „wir alle oft 
straucheln“ (s. Jak 3,2). Wir dürfen eine Verfehlung nicht mit einem 
bösen Zustand verwechseln. Wir müssen unterscheiden zwischen einer 
schlechten Belehrung und Schwachheiten in der Verwirklichung einer 
guten Belehrung. Wir brauchen Sanftmut und Geduld. Dieses Kapitel 
besteht sogar darauf (s. Kap. 2,24.25). Wir würden uns sehr verschul-
den, wenn wir diese Stelle dazu benutzen würden, eine stolze und über-
hebliche Haltung gegenüber irgendjemand zu rechtfertigen.

b) Gefäße zur Ehre

Danach zeigt der Apostel die Christenheit unter dem Bild eines gro-
ßen Hauses mit mancherlei Gefäßen. „In einem großen Haus aber sind 
nicht allein goldene und silberne Gefäße, sondern auch hölzerne und 
irdene, und die einen zur Ehre, die anderen aber zur Unehre“ (V. 20). 
Die Gefäße zur Ehre sind nützlich im Dienst für den Hausherrn, sie 
sind zur Ehre des Hausherrn.

Wie kann man ein solches Gefäß werden? „Wenn nun jemand sich 
von diesen [von den Gefäßen zur Unehre] reinigt, so wird er ein Gefäß 
zur Ehre sein, geheiligt, nützlich dem Hausherrn, zu jedem guten Werk 
bereitet“ (V. 21). Das Wort „reinigen“ zeigt klar, dass Verunreinigung 
da ist; und das verwendete Bild macht den Gedanken des Apostels klar 
und einfach: Wenn man ein schmutziges Gefäß mit einem reinen Gefäß 
in Verbindung bringt, so wird dieses verunreinigt. Ein Gefäß kann nicht 
zur Ehre – zur Ehre Gottes – sein, wenn es sich nicht von allen abson-
dert, die zur Unehre sind – deren Zustand oder Verhalten Gott entehrt. 
Wer mit solchen Leuten in Verbindung ist, macht mit ihnen gemeinsame 
Sache. Deshalb sollen wir uns davon trennen.

Der nächste Vers zeigt, dass diese notwendige Reinigung vom Bösen, 
das uns umgibt, von einer entschiedenen Absonderung von dem Bösen 



25

9. Die Belehrung von 2. Timotheus 2

begleitet sein muss, das in uns selbst aufkommen kann: „Die jugend-
lichen Begierden aber fliehe; strebe aber nach Gerechtigkeit, Glauben, 
Liebe, Frieden mit denen, die den Herrn anrufen aus reinem Herzen“ 
(V. 22). Wenn wir diese Stellung der Absonderung in der Furcht des 
Herrn einnehmen, wird Er darauf bedacht sein, uns andere Gläubige 
treffen zu lassen, die Ihm ebenfalls gehorsam waren, indem sie sich von 
allem gereinigt haben, was Ihn entehrt. Mit ihnen gemeinsam können 
wir nach Gerechtigkeit, Glauben, Liebe und Frieden streben.

Wir haben bemerkt, dass es unmöglich werden kann, zu erkennen, wer 
dem Herrn angehört und wer nicht. Aber die Schrift setzt doch voraus, 
dass es möglich ist, die zu erkennen, die den Herrn aus reinem Herzen 
anrufen, und den Weg mit ihnen zu gehen.

c) Liegt die Bedeutung im Ermessen des Lesers?

In Bezug auf diese Stelle in 2. Timotheus 2 schreiben die Verfasser:

Es besteht nicht der geringste Zweifel, dass ein Christ es sich nicht er-
lauben kann, leichthin Kontakt mit falschen Lehrern zu pflegen, die die 
Grundlagen des Christentums angreifen (indem sie zum Beispiel sagen, 
die Auferstehung sei schon geschehen) … Die Probleme entstehen nur 
dann, wenn man die Anwendung dieser Stelle viel weiter ausdehnt, in-
dem man glaubt, man müsse sich kirchlich absondern, oder man müsse 
sich nicht allein von grundlegend falschen Lehren absondern, sondern 
auch von dem, was einige „kirchlich Böses“ nennen (MAH S. 17).

Die Verfasser schränken also die Bedeutung der Stelle in sonderbarer 
Weise ein. Nach ihrer Ansicht müsste man sich nur dann zurückzie-
hen – sich reinigen –, wenn man das antrifft, was sie als „grundlegend 
falsche Lehren“ bezeichnen, oder „falsche Lehrer, die die Grundlagen 
des Christentums angreifen“.

Es ist nicht zu bezweifeln, dass der Apostel die falsche Lehre des Hy-
menäus und Philetus im Auge hatte, als er diese Belehrung gab! Doch 



26

Inhalt

wenn der Heilige Geist uns bei dieser Gelegenheit eine grundsätzliche 
Belehrung gibt – mit welchem Recht darf man ihre Bedeutung in dieser 
Weise einschränken?

Wenn wir eine Stelle auf unsere Umstände anwenden wollen, ist es 
dann nötig, dass die darin beschriebenen Umstände ganz genau den 
unseren gleichen? Wenn man es so haben wollte, würde uns das im 
Alten und im Neuen Testament eine Fülle von Belehrungen rauben. 
Man könnte zum Beispiel sagen: Wenn Lot in Sodom nicht am rechten 
Platz war, dann lag das nur an der besonderen Art der Sünde in jener 
Stadt. Nach einer anderen Denkweise könnte man sagen: Die Herzens-
übungen Davids, wie wir sie in Psalm 51 sehen, betreffen uns nur dann, 
wenn wir ebenfalls Ehebruch und Mord begangen haben. Man könnte 
es auch ablehnen, sich die Ermunterungen und Ermahnungen zu eigen 
zu machen, die Gott dem Josua im ersten Kapitel seines Buches gibt 
– unter dem Vorwand, dass wir uns nicht wie er in der Stellung eines 
Führers des Volkes befinden.

Die Worte des Herrn an Abraham, an David, an das Volk Israel oder 
an andere machen wir uns mit Recht zu eigen. Wir schenken den Ver-
heißungen Glauben, die ihnen gegeben wurden. Wir fühlen uns bei den 
Ermahnungen, die an sie ergingen, mitbetroffen. Das ist das ABC für 
ein richtiges Bibellesen, sicherlich ohne zu vergessen, dass durch den 
Wechsel der Haushaltungen zuweilen Umstellungen erforderlich sind.

Was die Verfasser hier lehren, hat die Tendenz, das Wort Gottes zu-
nichtezumachen. Wenn es dem Menschen überlassen ist zu entscheiden, 
was grundsätzliche Lehre ist und was nicht, wo bleibt dann die Autorität 
Gottes? Menschen können dann ihre Kirchen nach ihrem Gutdünken 
einrichten und dabei missachten, was die Apostelgeschichte und die 
Briefe lehren, und wenn ich der Ansicht bin, das sei nicht fundamen-
tal, bin ich durchaus nicht verpflichtet, davon abzustehen. Welch eine 
Verirrung!



27

10. Die Belehrung von Haggai 2,11-14

10. Die Belehrung von Haggai 2,11-14

Die Verfasser sagen, sie hätten diese Stelle früher so erklärt, dass sie 
eine Warnung gegen die Zusammenarbeit von Israeliten und Samaritern 
beim Wiederaufbau des Tempels sei (s. Esra 4,2) – und sie bezeichnen 
dies jetzt als falsch. Ich kannte diese seltsame Erklärung nicht und habe 
auch nichts dagegen, dass man sie fallen lässt. Deshalb sollten wir aber 
doch nicht an der wahren Bedeutung dieser Stelle vorübergehen. Sie ist 
insofern bemerkenswert, als sie äußerliche Anordnungen des Gesetzes 
auf eine geistliche Weise deutet, wie auch wir es heute tun müssen.

Die Verse 11 bis 13 erinnern an einen Grundsatz des Gesetzes in 
Bezug auf Verunreinigung: Wenn etwas Unreines mit etwas anderem 
in Berührung kommt, überträgt es seine Unreinheit; etwas Reines über-
trägt aber nicht seine Reinheit. Das ist eine Regel zeremonieller (oder 
äußerlicher) Art. In Vers 14 macht der Prophet eine moralische (oder 
innere) Anwendung dieses Grundsatzes: „So ist dieses Volk … und so 
ist alles Tun ihrer Hände; und was sie dort darbringen, ist unrein.“ Sie 
selbst waren moralisch oder innerlich unrein. Daher war alles, was sie 
taten oder dem Herrn darbrachten, unrein.

Hier wird also der allgemeine Grundsatz aufgestellt, dass das Unreine 
wohl das Reine verunreinigt, dass aber Reines nicht Unreines rein ma-
chen kann. Das stimmt völlig mit der Belehrung des Neuen Testaments 
überein, wie wir es vorhin in 2. Timotheus 2 gesehen haben.

11. Verbindung und Gemeinschaft

Die Broschüre erweckt den Eindruck, dass alle Fragen der Gemein-
schaft nur im Zusammenhang mit Verunreinigung entstehen. Sie ist 
auch vorherrschend in Abschnitten wie 1. Korinther 5 und 2. Timotheus 
2, und deshalb wollen wir diesen Begriff in seiner Bedeutung nicht her
absetzen. Dennoch ist es nötig, dass wir in Bezug auf das Wesen und 
die Bedeutung einer Verbindung klar sehen. Wenn wir daran denken 



28

Inhalt

sollten, uns mit Gläubigen zu verbinden, die nicht auf dem Weg sind, 
den das Wort uns zeigt, dann genügt es nicht, uns nur die Frage zu 
stellen: Verunreinigt uns dies oder nicht? Wir müssen uns auch fragen, 
ob diese Verbindung mit dem Zeugnis für Gott in Übereinstimmung ist, 
das wir abzulegen haben. Oder zielt sie im Gegenteil darauf ab, Gutes 
und Böses, Wahrheit und Irrtum zu vermengen? Liefert sie nicht viel-
leicht, ohne dass wir das wollen, der falschen Stellung derer, mit denen 
wir uns verbinden möchten, eine gewisse Bestätigung? Rechtfertigt sie 
etwas, was Gott verurteilt?

In Bezug auf jede Vereinigung oder Verbindung müssen diese Fragen 
ernstlich erwogen werden, und das umso mehr, weil sich die Christen-
heit in großer Unordnung befindet.

Diese Fragen haben eine ganz besondere Bedeutung, wenn es um das 
Band der Gemeinschaft geht, das in der Teilnahme am Tisch des Herrn 
seinen Ausdruck findet. Das Brotbrechen ist ein Zeugnis für die Ein-
heit des Leibes Christi. „Denn ein Brot, ein Leib sind wir, die Vielen, 
denn wir alle nehmen teil an dem einen Brot“ (1. Kor 10,17). Dieses 
Zeugnis ist aber unvereinbar mit dem Beitritt zu irgendeiner Spaltung, 
Gruppe oder Benennung der Christenheit; solch ein Beitritt würde die 
Spaltungen sanktionieren. Daran sollten wir auch denken, wenn wir eine 
gastweise Zulassung zum Tisch des Herrn ins Auge fassen.

Im Anfang haben die Brüder oft Gläubige aufgenommen, die noch 
nicht mit ihrer gewohnten Umgebung gebrochen hatten; sie kamen 
aber in Herzenseinfalt und erkannten, was ein Zusammenkommen zum 
Namen des Herrn nach den Belehrungen der Schrift ist, und so wünsch-
ten sie auch das Brot zu brechen. Die Brüder waren aber nicht damit 
einverstanden, dass diese Gläubigen, die so kamen, überall am Abend-
mahl teilnahmen, wo es ihnen gut erschien, einmal bei den Brüdern, 
dann wieder in einer Benennung. Würde man ein solches Hin und Her 
gutheißen, so würde das darauf hinauslaufen, dass man die Spaltungen 
unter den Gläubigen billigt und fortbestehen lässt.



29

11. Verbindung und Gemeinschaft

Wenn man ohne das nötige geistliche Unterscheidungsvermögen 
gastweise zulässt, vielleicht besonders, um zu zeigen, dass man nicht 
sektiererisch ist und dass man Unterschiede anerkennt, so ist das ein 
Verlassen oder Verleugnen der abgesonderten Stellung, zu der der 
Herr uns berufen hat. Es ist auch ein Weg, um der damit verbundenen 
Schmach zu entgehen.

Die es am Herzen haben, sich einfach um den Herrn Jesus zu versam-
meln, können nicht für sich in Anspruch nehmen, die Kirche oder die 
Versammlung zu sein. Sie können nur eine Darstellung, ein Ausdruck 
davon sein, ein schwaches Zusammenkommen, das gern ihre Wesens-
züge tragen möchte. Sie müssen tief innerlich und mit Schmerz emp-
finden, dass die Kirche insgesamt, von der sie selbst und alle wahren 
Gläubigen ein Teil sind, in ihrem Auftrag versagt hat, die Herrlichkeit 
Gottes auf der Erde zu offenbaren. Der Glaube aber schließt sich an 
den an, der derselbe bleibt und dessen Hilfsquellen unerschöpflich sind 
(s. Hag 2,4.5).

Gott gewähre es uns, dass wir wie die Epheser und Kolosser eine 
wahre „Liebe zu allen Heiligen“ haben (s. Eph 1,15; Kol 1,4). J. N. 
Darby hat geschrieben: „Die Segnungen, die uns gehören, können wir 
nicht verwirklichen, wenn wir nicht alle Heiligen in unseren christ-
lichen Zuneigungen umfassen (s. Eph 3,18). Wenn wir nicht mit ihnen 
auf einem Weg wandeln, der nicht dem Wort Gottes entspricht, be-
deutet das keineswegs, sie nicht zu lieben. Es ist genau das Gegenteil“ 
(Coll. Writings, Band 2, S. 386). „Hieran erkennen wir, dass wir die 
Kinder Gottes lieben, wenn wir Gott lieben und seine Gebote halten“ 
(1. Joh 5,2).



30

Inhalt

12. Ansichten über die Schrift
Ich lenke die Aufmerksamkeit darauf, welche Haltung der Schrift 

gegenüber aus den folgenden Zitaten zu erkennen ist:

Wir machten also früher bei den „Gefäßen zur Unehre“ eine viel wei-
tere Anwendung. Aber das hat tatsächlich nichts zu tun mit der direkten 
Erklärung dieser Verse. Es ist der Standpunkt dessen, der 2. Timotheus 
2 erforscht, der schließlich bestimmt, was man unter „Gefäßen zur 
Ehre“ verstehen zu müssen glaubt, und nicht die Stelle selbst (MAH 
S. 18).

Es ist so, dass wir früher den Ausdrücken „grüßen“ und „Gemeinschaft 
mit seinen bösen Werken“ eine viel ausgedehntere Anwendung gaben, 
als wir es heute tun (MAH S. 18; zu 2. Joh 10).

Es ist also nicht die genaue Erklärung dieser Stellen, die Schwierig-
keiten hervorruft. Was aber die Schwierigkeiten macht, ist unsere Art 
zu denken, aus diesen Stellen Grundsätze entnehmen zu können. Und 
diese Grundsätze übersteigen dann weit den genauen Zusammenhang 
dieser Verse (MAH S. 18).

Zu diesem Vers sind mehrere Erklärungen möglich. Wir ziehen vor, ihn 
im Sinn eines Aufrufs zu verstehen … (MAH S. 22; zu 1. Tim 5,22).

Das ist eine erschreckende Art, die Schrift zu behandeln. Sie erinnert 
an das Tun der Theologen. In gar keinem Fall ist es die Art, die das 
Wort uns lehrt.

In Bezug auf diese Art benutzt der Apostel Paulus den bemerkenswer-
ten Ausdruck: „Gottes Wort, das auch in euch, den Glaubenden, wirkt“ 
(1. Thes 2,13). Lasst uns das gut erwägen. Das Wort gleicht nicht einem 
Dokument, das ich mit Hilfe meiner Intelligenz studiere, und das ich 
mit meiner Logik analysiere, um herauszufinden, was es sagen will. Es 
ist „lebendig und wirksam“ (Heb 4,12). Nicht ich habe an dem Wort 
zu wirken, sondern das Wort wirkt an mir. Es ist kein Gegenstand, den 



31

11. Verbindung und Gemeinschaft

ich analysiere und deute, sondern ich bin der Gegenstand, den das Wort 
formt. Das ist ein großer Unterschied!

Dies lehrte der Herr schon in dem Gleichnis vom Sämann. Das Wort 
Gottes ist der Same, und mein Herz ist der Boden, in dem es aufgeht 
und seine eigene Frucht hervorbringt.

Einer der Verfasser ist selbst Doktor der Theologie. Er gab einmal eine 
Begriffsbestimmung, aus der seine theologische Haltung klar hervorgeht: 

„Die Theologie ist eine Konstruktion von Menschen, die sich logisch 
und analytisch Rechenschaft geben wollen über die Inhalte der Schrift 
für den Glauben“ (W. J. O.). 

Welch ein Geständnis! Die menschliche Urteilskraft (Analyse und 
Logik) stellt sich zwischen die Schrift und den Glauben und traut sich 
zu, festzulegen, was die Schrift beinhaltet, um dem Glauben zu liefern, 
was er glauben soll. Der Römerbrief lehrt uns aber das Gegenteil: „Also 
ist der Glaube aus der Verkündigung, die Verkündigung aber durch 
Gottes Wort“ (Röm 10,17). Das Wort Gottes hat seine eigene Kraft; es 
erzeugt den Glauben und wirkt in dem Gläubigen. Zwischen dem Wort 
Gottes und dem Glauben ist kein Platz für die Theologie!

Niemand soll aber denken, dass ich das Erforschen der Schrift verur-
teilen wollte! Dieses Erforschen ist unerlässlich. Es kann aber nur dann 
fruchtbar sein, wenn unsere Herzen und Gewissen wach sind. Wenn nur 
unser Verstand wirkt, wird keine Frucht für Gott daraus hervorkommen.

Was 2.  Timotheus 2, 2.  Johannes 10 und viele andere Stellen der 
Schrift angeht – es ist wahr, dass eine Stelle oft eine Belehrung enthält, 
die weit über ihre Grundbedeutung hinausgeht. Ich glaube aber, dass es 
gut wäre, immer zuerst auf die Grundbedeutung zu achten. Noch etwas 
erscheint mir so wesentlich, dass ich daran erinnern möchte: Der tiefe 
Sinn und die geistliche Bedeutung einer Stelle ist ebenso ein Teil der 
Offenbarung Gottes wie ihre Grundbedeutung. Wir haben nicht die 
Freiheit, dort unsere persönlichen Meinungen oder unsere Lieblings-
gedanken hineinzubringen. Und die Belehrung des Heiligen Geistes ist 



32

Inhalt

uns unentbehrlich, wenn wir die wahre Bedeutung einer Stelle erfassen 
wollen. Das ist nicht eine Sache der Analyse und der Logik. „Denn wer 
von den Menschen weiß, was im Menschen ist, als nur der Geist des 
Menschen, der in ihm ist? So weiß auch niemand, was in Gott ist, als 
nur der Geist Gottes“ (1. Kor 2,11).

13. Geistliches Unterscheidungsvermögen

Mose hatte auf dem Berg die göttlichen Anweisungen für die Stiftshütte 
(auch „Zelt der Zusammenkunft“ genannt) empfangen, die er bauen sollte, 
und die die Wohnung Gottes in der Mitte seines Volkes werden sollte. Aber 
ach! Während Mose auf dem Berg war, hatte das Volk Israel das goldene 
Kalb gemacht und so das Gericht Gottes auf sich gezogen (s. 2. Mo 32). 

Ich möchte unsere Aufmerksamkeit auf einen besonderen Punkt im 
Verhalten Moses unter diesen Umständen lenken. Er errichtete ein Zelt 
außerhalb des Lagers und nannte es „Zelt der Zusammenkunft“ (s. 2. Mo 
33,7). Es ist der gleiche Name, den Gott dem Heiligtum gab, das errichtet 
werden sollte. Zu diesem Zelt gingen alle hinaus, „die den Herrn suchten“. 
Was Mose da tat, wird uns nicht vorgestellt als Ausführung eines aus-
drücklichen Gebotes Gottes; es resultierte vielmehr aus dem geistlichen 
Unterscheidungsvermögen eines Mannes, der nahe bei Gott lebte und seine 
Gedanken kannte. Die Wolkensäule, das Zeichen der Gegenwart Gottes, 
stand am Eingang dieses Zeltes; sie machte offenbar, dass Gott die Hand-
lungsweise Moses guthieß.

Soweit wir es wissen können, stammen alle Schriften des Neuen Testa-
ments aus einer Zeit, in der alle Zusammenkünfte der Gläubigen noch 
das Kennzeichen der Versammlungen Gottes trugen. Es war zwar Böses 
eingedrungen, böse Lehren entwickelten sich, und der Herr gab ernste 
Warnungen. Aber nichts deutete darauf hin, dass die Dinge schon an einem 
Punkt angekommen gewesen seien, dass die Gemeinschaft der Treuen mit 
allem, was noch den Namen „Versammlung“ trug, nicht mehr möglich 
gewesen wäre.



33

14. Schluss

In der Erweckungszeit des letzten Jahrhunderts war der Zustand der 
Christenheit offensichtlich viel ernster. Da hatten die Treuen keine 
formellen Bibelstellen, die für eine Lage gleich der ihrigen geschrieben 
worden wären. Aber sie hatten die allgemeinen Grundsätze, die die 
Weisheit Gottes in der Schrift niedergelegt hatte. Die Gläubigen be-
kamen das notwendige geistliche Unterscheidungsvermögen, damit sie 
diese Grundsätze in Übereinstimmung mit den Gedanken Gottes anwen-
den konnten, und wir können nicht daran zweifeln, dass Gott auf ihre 
Stellung der Absonderung, die sie „außerhalb des Lagers“ einnahmen, 
das Siegel seiner Anerkennung setzte. In den darauffolgenden Jahren 
kamen auf dem Zeugnis, das Gott errichtet hatte, viele Flecken zum 
Vorschein – und sogar mehr als Flecken –, aber seine Gnade erweckte 
noch treue Führer. Was wir von ihnen durch ihre Schriften wissen, gibt 
davon Zeugnis.

14. Schluss

„Du aber bleibe in dem, was du gelernt hast und wovon du völlig 
überzeugt bist, da du weißt, von wem du gelernt hast“ (2. Tim 3,14).

Achten wir zunächst auf die Grundbedeutung dieser Stelle. Timo-
theus kannte die „heiligen Schriften“ (das Alte Testament) von seiner 
Kindheit an, denn er war von einer gottesfürchtigen Mutter und Groß-
mutter unterwiesen. Außerdem hatte er den Nutzen der unmittelbaren 
Belehrung durch Paulus gehabt, der ihn als sein Kind im Glauben 
betrachtete. Diese Stelle beginnt mit einem „Du aber“. Im Gegensatz 
zu den Menschen, die er soeben erwähnt hatte, die „zu Schlimmerem 
fortschreiten“ würden, „indem sie verführen und verführt werden“, er-
mahnt der Apostel den Timotheus, bei dem zu bleiben, was er gelernt 
hatte. Es ging ohne Zweifel nicht um intellektuelle Kenntnisse, die er 
in seinem Gedächtnis gespeichert hatte; sondern er hatte sie im Glauben 
erfasst, er war völlig davon überzeugt. Aber es gab noch mehr. Er sollte 
sich daran erinnern, von wem er sie gelernt hatte. Die Personen selbst, 



34

Inhalt

die ihn belehrt hatten, verliehen dieser Belehrung ein moralisches Ge-
wicht, und das war ein weiterer Grund, um daran festzuhalten.

Und was bedeutet diese Stelle heute für uns? Es ist doch ganz klar, 
dass Gott sie nicht einfach deshalb in die Schrift aufgenommen hat, 
um uns etwas über Timotheus mitzuteilen. Wir sollen sie in rechter 
Weise auf uns selbst anwenden. Sicherlich kann der Befehl: „Bleibe in 
dem, was du gelernt hast“, nicht an jeden Beliebigen gerichtet werden. 
Einem, der in falschen Lehren auferzogen worden ist, könnten wir das 
nicht empfehlen.

Wie steht es nun im Blick auf uns? Wenn ich für andere antworten 
darf, dann darf ich sagen: Die Brüder, die uns belehrten, haben auf 
eine bemerkenswerte Weise ihre Treue zum Herrn gezeigt, ihre Unter-
würfigkeit unter das Wort, ihr Verständnis für die Gedanken Gottes, ihr 
geistliches Unterscheidungsvermögen, ihre Absonderung von der Welt; 
sie haben die Schmach Christi auf sich genommen. Und nun bringen 
die Verfasser der Broschüre diese Führer ausdrücklich in Misskredit. 
Im Grunde genommen sagen sie uns: Bleibt nicht in dem, was ihr ge-
lernt habt. Ihr seid falsch belehrt worden! (wohlgemerkt: in Bezug auf 
einen Teil der Wahrheit).

Wir leben in einer Zeit, wo in dieser Welt alles infrage gestellt wird. 
Und wenn es recht ist, dass wir „unser Herz auf unsere Wege richten“ 
müssen (s.  Hag 1,5.7), um uns zu demütigen, weil wir das Wort so 
mangelhaft in die Tat umsetzen; wenn es recht ist, dass wir bei jeder 
Belehrung, die wir hören, „täglich die Schriften untersuchen, ob dies 
sich so verhielte“ (s. Apg 17,11) – dann ist es nicht recht, dass wir uns 
von dem Geist dieses Zeitlaufs verunreinigen lassen.

Lasst uns in dem bleiben, was wir gelernt haben, indem wir wissen, 
von wem wir es gelernt haben. Sollten wir uns jetzt fortziehen lassen 
auf einen anderen Weg?



35

14. Schluss

Gott schenke uns, durch die Wirksamkeit des Wortes und des Heiligen 
Geistes in uns, „völlig überzeugt“ zu sein „von dem, was wir gelernt 
haben“!

J.-A. Monard

Wer mein Wort hat,  
rede mein Wort in Wahrheit!

Jeremia 23,28

Auf diesen will ich blicken:  
auf den Elenden  

und den, der zerschlagenen Geistes ist  
und der da zittert vor meinem Wort.

Jesaja 66,2




	1. Einführung
	2. Schüler und Lehrer
	4. Der rechte Gebrauch des Alten Testaments
	5. Verunreinigung durch Berührung oder Verbindung
	6. Der einzige Grund für Verunreinigungen?
	7. Die Belehrung von 1. Korinther 5
	8. Die Belehrung von Josua 7
	9. Die Belehrung von 2. Timotheus 2
	10. Die Belehrung von Haggai 2,11-14
	11. Verbindung und Gemeinschaft
	13. Geistliches Unterscheidungsvermögen
	14. Schluss



