
Die Stellung und  
der Zustand des Christen

aus  
„Botschafter des Heils in Christo“ 1873





Die Stellung und 
der Zustand des Christen

„Botschafter des Heils in Christo“, 1873

Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt



Die Bibelstellen sind nach der „Elberfelder Übersetzung“ 
(Edition CSV Hückeswagen) angeführt.

© by: Ernst-Paulus-Verlag, Erfurter Str. 4, 67433 Neustadt 
– Verbreitung christlicher Literatur – 
www.ernst-paulus-verlag.de
Diese Datei ist für den persönlichen Gebrauch bestimmt und darf nicht 
ohne Genehmigung des Herausgebers an Dritte weitergegeben werden.

Best.-Nr.: 50245.25



5

﻿

Die Stellung und der Zustand des Christen

Epheser 1,15-23; 3,14-20

Es gibt zwei wichtige Begriffe, die jeder, der an Christus glaubt, er-
fasst haben sollte: die Stellung und den Zustand des Christen – seine 
Stellung vor Gott in Christus und seinen Zustand, der dieser hohen und 
heiligen Stellung entspricht.

Der Heilige Geist allein kann die Person und die Stellung Christi 
offenbaren und uns ihren Platz in Ihm bewahren. Vertrauen wir in aller 
Einfalt darauf, dass Er es tun wird. „Da wir nun gerechtfertigt worden 
sind aus Glauben, so haben wir Frieden mit Gott durch unseren Herrn 
Jesus Christus, durch den wir mittels des Glaubens auch den Zugang ha-
ben zu dieser Gnade, in der wir stehen, und rühmen uns in der Hoffnung 
der Herrlichkeit Gottes“ (Röm 5,1.2). In Christus besitzen wir alles. 
Das verdeutlicht diese Stelle. Wir sind gerechtfertigt, haben Frieden 
und Zugang zu der Gnade und rühmen uns in Hoffnung der Herrlich-
keit, ja, der Herrlichkeit Gottes. Mit diesen Dingen sind wir jetzt in der 
gesegnetsten Weise verbunden, indem wir Christus, die Hoffnung der 
Herrlichkeit im Herzen haben. „Denen Gott kundtun wollte, welches der 
Reichtum der Herrlichkeit dieses Geheimnisses ist unter den Nationen, 
das ist: Christus in euch, die Hoffnung der Herrlichkeit“ (Kol 1,27).

Die Person und das Werk Christi rücken damit in den Mittelpunkt 
unseres Nachsinnens. Die Erniedrigung und die Herrlichkeit des vom 
Vater geliebten Sohnes erfüllen das Herz ganz und gar, und man freut 
sich der Gemeinschaft mit dem Vater und dem Sohn. Die Betrach-
tung seiner Liebe weckt auch in unserem Herzen Liebe. Geht es um 
die Stellung und den Zustand des Gläubigen, so muss Christus selbst 
der Mittelpunkt unserer Gedanken und unserer Anbetung sein; das 



6

Die Stellung und der Zustand des Christen

Herz muss durch innige Gemeinschaft mit Ihm von dankbarem Lob 
über­fließen. Wenn wir in seiner Gnade stehen, müssen wir auch seine 
Stellung kennen, um unsere eigene zu beachten, und wenn wir in Ihm 
geliebt sind, müssen wir auch die Liebe des Vaters zu dem Sohn kennen, 
um seine Liebe zu uns zu verstehen.

Und in dem Maß, wie wir in diese gesegneten Wahrheiten eindringen 
und uns mit Christus beschäftigen, wird auch unser Zustand hier unten 
der Abdruck unserer Stellung dort oben sein.

Die zwei Gebete des Apostels Paulus in seinem Brief an die Epheser 
stellen uns den Gegenstand unserer Betrachtung ganz deutlich und klar 
vor Augen. Gebe der Herr, dass wir die wunderbare Tiefe und Höhe 
seiner Wege und seiner Herrlichkeit, die des einst leidenden, jetzt aber 
verherrlichten Jesus ergründen, sowie auch die Lieblichkeit seiner Liebe 
und die innere Kraft des Heiligen Geistes kennenlernen.

Zunächst betet der Apostel (s. Kap. 1,15-23), dass die Heiligen ihren 
Platz oder ihre Stellung in dem auferstandenen und verherrlichten 
Haupt, Jesus Christus, kennen und einen tiefen und richtigen Begriff 
ihres Platzes vor Gott in Ihm, der alles seinen Füßen unterworfen hat, 
bekommen möchten. Im Zusammenhang hiermit werden die Heiligen 
im letzten Kapitel aufgefordert, ihre Stellung gegen jeden Feind zu 
behaupten. „Steht nun“, sagt der Apostel – er sagt nicht: „macht Fort-
schritte“ – denn es gibt keinen höheren und besseren Platz. Wiederum 
betet Paulus (s. Kap. 3,14-21) und drückt nun den Wunsch aus, dass ihr 
Zustand ihrer Stellung entsprechen möge. Er bittet, dass sie mit Macht 
durch seinen Geist an dem inneren Menschen gekräftigt würden, dass 
Christus durch den Glauben in ihren Herzen wohnen und sie in Liebe 
gewurzelt und gegründet seien.

Höchst bedeutsam – auch für ein besseres Verständnis des ganzen 
Briefes – ist die Unterscheidung der beiden Beziehungen, in denen Gott 
zu Christus und folglich in Ihm auch zu uns steht.



7

﻿

Diese zweifache Beziehung kommt schon bei Beginn des Briefes 
zum Ausdruck: „Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn Jesus 
Christus.“ Sie durchstrahlt den ganzen Brief. Er ist unser Gott und Va-
ter in Christus. Sobald unser Herr auferstanden war, machte Er diese 
kostbare (auf die vollbrachte Erlösung gegründete) Wahrheit bekannt. 
„Geh aber hin zu meinen Brüdern und sprich zu ihnen: Ich fahre auf zu 
meinem Vater und eurem Vater und meinem Gott und eurem Gott“ (Joh 
20,17). Welch eine gesegnete Frucht des Todes und der Auferstehung 
unseres Heilandes!

Das erste Gebet ist zu „dem Gott unseres Herrn Jesus Christus“ ge-
richtet, das zweite dagegen „zu dem Vater unseres Herrn Jesus Christus“. 
In jedem Gebet entspricht auch der Hauptgedanke den beiden ver-
schiedenen Titeln. In jenem drücken sich die Macht und Herrlichkeit 
aus, die sich in dem auferstandenen Christus entfalten, in diesem die 
Verwandtschaft und die Liebe. Der Vater liebt den Sohn, und als sol-
cher hat der Herr seine besondere Stellung, die in keiner Beziehung zu 
seiner Erhöhung steht. Als Mensch hingegen, der einst unserer Sünden 
wegen erniedrigt wurde und Gott dadurch verherrlichte; dass Er diese 
wegnahm, ist Er erhöht worden und folglich auch wir in Ihm. Liebe und 
Herrlichkeit stellen sich damit den sehenden Augen dar – Liebe zu dem 
Sohn, Herrlichkeit für Christus – und so sind auch wir geliebt und ver-
herrlicht in Ihm. Gesegnete Wahrheit! Wie kostbar für unsere Seelen! 
Welche Gnade! Welche Liebe! Welche Herrlichkeit! Wir werden Ihn 
ewig dafür loben und preisen.

Aber bei näherer Betrachtung der beiden Gebete treten die Fülle und 
der Reichtum dieser wunderbaren Wahrheiten noch deutlicher hervor.

„Weshalb auch ich, nachdem ich gehört habe von dem Glauben an 
den Herrn Jesus, der in euch ist, und von der Liebe, die ihr zu allen Hei-
ligen habt, nicht aufhöre, für euch zu danken, euch erwähnend in meinen 
Gebeten“ (V. 15.16). Von welcher Versammlung der Gläubigen würde 
der Apostel jetzt wohl dasselbe sagen können? Bei den Ephesern nahm 



8

Die Stellung und der Zustand des Christen

Christus den rechten Platz in ihren Herzen ein, und folglich standen 
die Heiligen auf dem richtigen Boden. – Der Glaube an Christus und 
die Liebe zu den Heiligen gehören zusammen; eins ist sozusagen die 
Frucht des anderen. Wenn Christus nicht den gebührenden Platz in 
unseren Herzen hat, so werden auch die Gläubigen nur einen unan-
gemessenen Platz darin einnehmen. Die Epheser liebten nicht nur die 
Heiligen, deren Charakter und deren Gewohnheiten ihnen angenehm 
waren; nein, sie besaßen „Liebe zu allen Heiligen“. Hieraus ist nicht 
zu schließen, dass wir alle Gläubigen in gleichem Maß lieben müssen; 
dies wäre unmöglich. Wir sollen sie aber alle als Kinder Gottes lieben; 
wir müssen sie von seinem und nicht von unserem Gesichtspunkt aus 
betrachten. Wohl können wir unter Gottes Kindern unsere besonderen 
Freunde haben; dies kann sogar oft nützlich für uns sein, aber wir 
müssen darauf bedacht sein, anderen Christen durch unsere speziellen 
Zuneigungen keinen Anstoß zu geben.

Wie aber können wir diese Liebe zu allen Heiligen verwirklichen? Ist 
es nicht unmöglich, allen Heiligen ohne Ausnahme Liebe zu erweisen? 
O, nein! Wir können es, wenn wir sie in dem Licht des Herrn betrachten, 
wenn wir seine Gedanken über sie kennenlernen. Das allein wird uns 
über alles das hinwegsehen lassen, was nicht liebenswürdig ist und uns 
bewahren vor Eigenliebe und Selbstsucht, die unserer Liebe zu anderen 
immer so sehr im Weg stehen. „Wenn wir aber in dem Licht wandeln, wie 
er in dem Licht ist, so haben wir Gemeinschaft miteinander“ (1. Joh 1,7). 
Gott muss den ersten Platz einnehmen, wenn wir einander lieben wollen.
Als Paulus, der große Apostel der Nationen, Gefangener in Rom war, 

alt und schwach, getrennt von seinen Freunden, gehindert am Besuch 
der Versammlungen und an seiner Arbeit für das Evangelium, als eini-
ge sogar „seinen Fesseln Trübsal zu erwecken gedachten“, indem sie 
„Christus nicht lauter verkündig­ten“ (s. Phil 1,17), ließ er sich durch 
diese Umstände nicht beunruhigen; denn die Ehre Christi und die Be-
kehrung von Seelen war ihm mehr wert als seine persönliche Freiheit 
und sein Anteil an dem Werk. Deshalb konnte er sagen: „Was denn? 



9

﻿

Wird doch auf alle Weise, sei es aus Vorwand oder in Wahrheit, Christus 
verkündigt, und darüber freue ich mich, ja, ich werde mich auch freuen“ 
(Phil 1,18). Mochte man Christus als Vorwand – damit seinen Fesseln 
noch Trübsale zugefügt würden – oder in Wahrheit und Lauterkeit 
verkündigen, stets floss das Herz des Apostels von Freude über. Seine 
Freude in Gott und seine Liebe zu den Heiligen waren unerschütterlich. 
„Ich danke meinem Gott bei all meiner Erinnerung an euch allezeit in 
jedem meiner Gebete, indem ich für euch alle das Gebet mit Freuden 
tue“, schrieb er (Phil 1,3.4).

Ein Strom von Liebe ergoss sich aus jenem Kerker zur Erquickung 
aller Versammlungen – aller Heiligen, und noch immer erquickt diese 
unvergleichliche Liebe viele Gläubige. Er ließ sich von seinen Fein-
den nicht erschrcken oder entmutigen, denn er hatte seine Augen auf 
Christus gerichtet und war von Freude über seine Brüder in Christus 
erfüllt. Die innige Gemeinschaft mit dem Herrn verlieh ihm einen so 
herrlichen Sieg. Der Feind konnte ihm wohl die Freiheit nehmen und 
ihm einen gemeinen Verbrecher zugesellen; aber Christus konnte er ihm 
nicht nehmen, noch seine Liebe zu den Heiligen. Kostbares Vorbild! 
Gesegnete Lehre für unsere Herzen! Möchten wir sie zu verstehen und 
ihm in treuer Weise nachzufolgen suchen!

„Damit der Gott unseres Herrn Jesus Christus, der Vater der Herrlich-
keit, euch gebe den Geist der Weisheit und Offenbarung in der Erkenntnis 
seiner selbst“ (V. 17). Der Apostel ist hier Lehrer und Fürsprecher; sein 
Gebet steht in vollkommenem Einklang mit den eben erwähnten Wahr-
heiten. Oft wird im Gebet das zerstört, was durch Belehrung aufgebaut 
wurde. Paulus hingegen greift seine Belehrung auch im Gebet auf. 
Nachdem er die Heiligen in Ephesus als Kinder Gottes und „gesegnet 
mit jeder geistlichen Segnung in den himmlischen Örtern in Christus“ 
angeredet hatte, konnte er unmöglich beten, dass sie die Liebe Gottes 
und die Vergebung ihrer Sünden erkennen möchten. Er hatte sie zuvor 
über diese gesegneten Wahrheiten belehrt, ihnen die Versicherung ge-
geben – ja, er gibt sie den ganzen Brief hindurch allen Gläubigen –, 



10

Die Stellung und der Zustand des Christen

dass sie Kinder Gottes sind, nach dem Wohlgefallen seines Willens, die 
Freude seines Herzens, dass sie begnadigt sind in dem Geliebten, dass 
der Heilige Geist in ihnen wohnt, und zwar als Siegel ihrer Errettung 
und als Pfand ihrer zukünftigen Herrlichkeit. „In dem ihr auch, nach-
dem ihr geglaubt habt, versiegelt worden seid mit dem Heiligen Geist 
der Verheißung, der das Unterpfand unseres Erbes ist, zur Erlösung des 
erworbenen Besitzes, zum Preise seiner Herrlichkeit“ (V.  13.14). In 
schö­ner Übereinstimmung mit diesen und anderen großen Wahr­heiten 
bittet er, dass Gott ihnen den Geist der Weisheit geben möge, um diese 
wunderbaren Offenbarungen seiner Gnade zu verstehen, und dass sie im 
Glauben wachsen möchten hinsichtlich seiner wundervollen Gedanken 
und Ratschläge über sie.

Müssen wir als Christen nicht aber unsere Sünden und Fehler beken-
nen? Ohne Zweifel; wir sollten es beständig tun, weil wir sonst nicht 
mit Gott wandeln können. Andererseits sollen wir den Boden, auf dem 
wir vor Gott stehen, nicht untergraben. Unsere Stellung in der Gegen-
wart Gottes ist in Christus nach dem Reichtum der Gnade Gottes, und 
da insofern Fehlgehen nicht in Betracht kommt, können wir auch den 
uns gegebenen Platz nicht verlieren. Wir stehen hier „zum Preise der 
Herrlichkeit seiner Gnade“. Obwohl wir uns als Gläubige unserer Feh-
ler tief bewusst sein sollen, dürfen wir dennoch nicht die Ebene armer, 
verlorener Sünder einnehmen. Dies würde unserer Stellung ganz und 
gar widersprechen; denn nach der Aussage des Heiligen Geistes sind 
wir Kinder Gottes und begnadigt in dem Geliebten. 

Aber wie sollen wir dann unsere Sünden, unsere bösen Gedanken be-
kennen? Die Antwort ist sehr einfach: als Kinder des Vaters, nicht aber 
als Sünder vor Gott. Unsere Fehler und Übertretungen wiegen deshalb 
nicht weniger schwer – im Gegenteil, sie sind für Gott viel schmerz-
licher; denn wir sündigen als Kinder trotz unserer Erkenntnis der Liebe 
und Gnade. Wir können gewiss sein, dass, je besser wir unseren Stand-
punkt vor Gott verstehen, desto tiefer auch unsere Demütigung wegen 
eines Vergehens sein wird. Der Wandel des Christen sollte eigentlich 



11

﻿

seiner Stellung vollkommen entsprechen, wie geschrieben steht: „Seid 
heilig, denn ich bin heilig“ (1. Pet 1,16). Aber leider ist dies oft nicht 
so, und dann ist es unsere Pflicht, uns zu demütigen und unsere Fehler 
vor Gott zu bekennen.

Die Frage ist daher nicht, ob der Christ besser ist als je zuvor, son-
dern ob sein Standpunkt verändert ist. Seine Stellung vor Gott ist nicht 
mehr in dem alten Adam, sondern in dem zweiten Adam – dem aufer-
standenen Christus. Nachdem man gläubig geworden ist, wird ein Gott 
wohlgefälliger Wandel gefordert. „Wer sagt, dass er in ihm bleibe, ist 
schuldig, selbst auch so zu wandeln, wie er gewandelt ist“ (1. Joh 2,6). 
Dennoch ist ein Christ nicht ohne Sünde: „Wenn jemand gesündigt hat 
– wir haben einen Sachwalter bei dem Vater, Jesus Christus, den Gerech-
ten“ (1. Joh 2,1). In solcher Weise spricht die Heilige Schrift von den 
Geliebten Gottes. Wenn hingegen von der alten Natur die Rede ist, so 
wird gesagt, dass in uns nichts Gutes wohnt. Durch unseren Sachwalter 
– durch sein Blut – werden alle unsere Fehler ausgetilgt und kommen 
nicht vor den Thron Gottes. Welch eine Gnade, dass Christus alle unsere 
Angelegenheiten wahrnimmt. Seinem Namen sei Lob und Dank!

Der Apostel wendet sich in seinem ersten Gebet also an den „Gott 
unseres Herrn Jesus Christus, den Vater der Herrlichkeit“ (s. V. 17). 
Die Macht Gottes, die in der Erhöhung Christi und des Christen in Ihm 
dargestellt wird, ist der Hauptgedanke in diesem Gebet. Die durch den 
Ausdruck „Vater der Herrlich­keit“ hervorgebrachte Empfindung ist 
für das Herz eines Kindes sehr kostbar; denn mit dem Namen „Vater“ 
ist der Begriff „Liebe“ unzertrennlich verbunden, wie mit dem Titel 
„Gott“ der Begriff „Macht“. Diese Liebe des Vaters ist die Quelle jener 
Herrlichkeit, aller jener vollkommenen Segnungen. Er ist der „Vater 
der Herrlichkeit“.

Groß und wunderbar entfaltet sich hier in der Tat die Macht Gottes 
dem Glaubensauge: „die überragende Größe seiner Kraft an uns, den 
Glaubenden, nach der Wirksamkeit der Macht seiner Stärke, in der er 



12

Die Stellung und der Zustand des Christen

gewirkt hat in dem Christus, indem er ihn aus den Toten auferweck
te; (und er setzte ihn zu seiner Rechten in den himmlischen Örtern“ 
(V. 19.20). Aber stehen Liebe und Herrlichkeit nicht in Verbindung mit-
einander? Ohne Zwei­fel! Nur ist die Liebe größer und schöner als die 
Herrlichkeit; denn letztlich ist selbst die glänzendste Herrlichkeit bloß 
die äußere Offenbarung der Liebe. Beide werden im Tausend­jährigen 
Reich gesehen werden. Dann wird der Himmel, im übertragenen Sinn, 
der Erde nähergerückt sein, so wie Jakob die Erde durch eine Leiter 
mit dem Himmel verbunden sah; dann aber wird auch die Kirche mit 
Christus vereinigt sein, wovon der Herr selbst in Johannes 17,22.23 
spricht: „Und die Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, habe ich ihnen 
gegeben, damit sie eins seien, wie wir eins sind; ich in ihnen und du in 
mir, damit sie in eins vollendet seien und damit die Welt erkenne, dass 
du mich gesandt und sie geliebt hast, wie du mich geliebt hast.“

Wunderbare, gesegnete Wahrheit! Die Herrlichkeit, die der Vater dem 
Sohn gibt, wird uns von dem Sohn gegeben, damit die Welt einsieht, 
dass Gott seinen eigenen Sohn gesandt und der Vater uns geliebt hat, wie 
Er den Sohn liebt. Welche Liebe, welche Gnade! Die Welt wird uns also 
mit Christus in derselben Herrlichkeit sehen und wird dann erkennen, 
dass wir auch mit derselben Liebe geliebt sind. Wird sie auch unsere 
Freude im Haus des Vaters erkennen? O nein! Dies ist allein der Ort für 
seine Kinder, die Heimat, wo alle, die hier unten an Christus geglaubt 
haben, einst ausruhen werden. Dies ist deine gesegnete Hoffnung. Es 
ist besser, alles einzubüßen, als diese Heimat der Liebe, diese ewige 
Herrlichkeit zu verlieren. „Der Vater liebt den Sohn und hat alles in 
seine Hand gegeben. Wer an den Sohn glaubt, hat ewiges Leben; wer 
aber dem Sohn nicht glaubt, wird das Leben nicht sehen, sondern der 
Zorn Gottes bleibt auf ihm“ (Joh 3,35.36). Gebe der Herr, dass alle 
Leser dieser Zeilen einst für ewig in jene glückselige Heimat einziehen!

„Damit ihr, erleuchtet an den Augen eures Herzens, wisst, welches 
die Hoffnung seiner Berufung ist, welches der Reichtum der Herrlich-
keit seines Erbes in den Heiligen und welches die überragende Größe 



13

﻿

seiner Kraft an uns, den Glaubenden“ (V. 18.19). Der erste Gedanke, 
der beim Lesen dieser Verse in uns aufsteigt, ist gewiss, dass Gott die 
Quelle aller Segnungen ist. Wie schön und kostbar ist dieser Gedanke 
für das Herz!

Wenn der Apostel im Anfang seines Briefes an die Römer von dem 
Evangelium spricht, nennt er es „das Evangelium Gottes über seinen 
Sohn, Jesus Christus, unseren Herrn“. Dort ist die Quelle und Christus 
der Gegenstand des Evangeliums. Hier, in den himmlischen Örtern 
aber ist es die herrliche Darstellung seiner Gnade und Liebe, die Er 
denjenigen erweist, die durch das Evangelium zu Ihm geführt worden 
sind. Ob es nun Gnade und Liebe zu Sündern auf der Erde oder zu 
Heiligen im Himmel ist, die Quelle ist stets dieselbe. Wunderbar und 
anbetungswürdig, wenn wir daran denken, welche Geschöpfe wir sind!

Was könnte auch kostbarer und ermutigender für uns sein, als sich 
mit den Gedanken und Ratschlägen Gottes, der Quelle aller unsrer 
Segnungen, zu beschäftigen? Diese Grundlagen sind bleibend und un-
veränderlich. Schon vor Grundlegung der Welt dachte Gott an unsere 
Erlösung, und jetzt sind der auferstandene Christus und die Kinder 
Gottes als Auferstandene in Ihm die vollkommene Antwort auf die 
ewigen Ratschlüsse der Liebe. „In dem wir die Erlösung haben durch 
sein Blut, die Vergebung der Vergehungen, nach dem Reichtum seiner 
Gnade“ (V. 7).

Aber lasst es uns wohl beachten, die Quelle ist nicht nur der Ursprung 
der Freude für uns selbst, sondern auch die Triebfeder reicher Segnun-
gen für andere. Wenn wir in richtiger Verbindung mit der Quelle stehen, 
so werden wir ein Kanal des lebendigen Wassers für andere werden; 
wir werden dann das Vorrecht haben, die Herde des Herrn zu tränken, 
wo sie sich versammelt hat. Möchten wir doch nahe bei dem geliebten 
Herrn – der Quelle aller geistlichen Segnungen – bleiben, damit wir 
auch anderen Gläubigen von dem lebendigen Wasser mitteilen können!



14

Die Stellung und der Zustand des Christen

Befassen wir uns nun etwas näher mit der Berufung des Christen 
(s. V. 18). Wozu hat der Herr den Christen nach dem Reichtum seiner 
Liebe berufen? Dies ist eine sehr wichtige Frage. Ist es eine Berufung 
zu der Hoffnung auf Errettung, d. h. mit einem gewissen Grad von Un-
gewissheit? Keineswegs – unsere Erlösung ist eine sichere Tatsache: 
„Durch die Gnade seid ihr errettet, mittels des Glaubens“ (Kap. 2,8). 
Die Hoffnung seiner Berufung ist das, wozu wir in Christus Jesus, als 
Kinder Gottes, berufen sind. Wir sollen uns freuen in dem auferstande-
nen Christus, der über alle Feinde triumphierend in den Himmel auf-
gefahren ist und jetzt zur Rechten Gottes sitzt. Das ist unsere Berufung 
durch den Glauben.

In diesem Teil seines Gebetes denkt der Apostel ohne Zweifel an die 
Worte, die er am Anfang des Briefes gebraucht hat: „Gepriesen sei der 
Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus, der uns gesegnet hat mit 
jeder geistlichen Segnung in den himmlischen Örtern in Christus, wie 
er uns auserwählt hat in ihm vor Grundlegung der Welt, dass wir heilig 
und untadelig seien vor ihm in Liebe; und uns zuvorbestimmt hat zur 
Sohnschaft durch Jesus Christus für sich selbst, nach dem Wohlgefallen 
seines Willens“ (V. 3-5). Alles ist hier Gnade – vollkommene, aus der 
Liebe Gottes hervorgegangene Gnade. Gott wird hier allein als der 
Segensspender vorgestellt; in seinem Herzen befindet sich die Quelle 
aller Segnungen – aber Christus ist die Grundlage von allem. In Ihm 
sind wir gesegnet, durch Ihn wurde uns die Vergebung aller Sünden.

Das Herz des Apostels ist von diesem kostbaren Gedanken so erfüllt, 
dass er lobend und anbetend ausruft: „Gepriesen sei der Gott und Vater 
unseres Herrn Jesus Christus, der uns gesegnet hat mit jeder geistlichen 
Segnung in den himmlischen Örtern in Christus.“ Alle unsere Segnun-
gen gehen von dieser zweifachen Beziehung – Gott und Vater – aus. In 
den ersten Worten, welche der Herr nach seiner Auferstehung seinen 
Jüngern sagen ließ, entfaltete Er diese gesegnete Wahrheit. „Geh aber 
hin zu meinen Brüdern und sprich zu ihnen: Ich fahre auf zu meinem 
Vater und eurem Vater und meinem Gott und eurem Gott.“ Seine Jünger 



15

﻿

konnte Er Brüder nennen. Er konnte sie auf denselben Platz stellen, 
auf dem Er stand. Wunderbare Wahrheit! Zu der Erkenntnis und dem 
Glauben dieser Wahrheit – zu deren praktischen Offenbarung bist du, 
gläubiger Leser, berufen. Lass es nicht unbeachtet, sondern betrachte 
es als Gottes Wahrheit; denn es ist nicht nur eine Meinung, ein Gefühl, 
sondern echte Wirklichkeit.

„Wie er uns auserwählt hat in ihm vor Grundlegung der Welt, dass wir 
heilig und untadelig seien vor ihm in Liebe“ (V. 4). Dieser Vers stellt uns 
die Segnungen der Berufung Gottes in Verbindung mit der göttlichen 
Natur dar, während uns dagegen im fünften Vers die herrliche Verwandt-
schaft zwischen dem Vater und uns – seinen Kindern – offenbart wird. 
„Heilig und untadelig in Liebe“ – nur in einem solchen Zustand passen 
wir in die Gegenwart Gottes; als ein heiliger und gerechter Gott kann Er 
nur diejenigen in seiner Gegenwart dulden, die wie Er heilig und ohne 
Sünden sind. Als Vater aber erinnert Er uns durch den Heiligen Geist an 
die gesegneten Vorrechte einer innigen Verwandtschaft. Er, der Schöp-
fer des Himmels und der Erde, nennt uns seine Kinder. Welche Gnade! 
Welch reiche Segnungen! Möchte doch jeder Gläubige einsehen, dass 
diese zwei Hauptsegnungen – die göttliche Natur und die Sohnschaft 
– in Ihm vereinigt sind; möchte er doch wünschen, eine vollkommene 
Kenntnis von dem zu erhalten, wozu seine Gnade uns erwählt hat!

Gott selbst ist es, der uns in Christus zu dieser segensreichen Berufung 
erwählt hat. Der Vorsatz, die Auserwählung, die Liebe – alles ist von 
Ihm. Er ist die Quelle und der Ursprung all dieser Segnungen; ja, sogar 
vor Grundlegung der Welt dachte Er schon an uns – an uns, die von 
Gott abgefallen und in die Sünde gefallen waren. Mit unseren Sünden 
können wir aber nicht vor seinem Angesicht bestehen; denn Gott kann 
keine Gemeinschaft mit dem Bösen haben. Deshalb mussten wir Ihm 
gleich gemacht und unsere Sünden weit von uns entfernt werden; wir 
mussten seiner Natur teilhaftig werden, damit wir vor seinem Angesicht 
als Heilige und Untadelige in Liebe bestehen können.



16

Die Stellung und der Zustand des Christen

Möchte doch der Ungläubige und der noch ungereinigte Sünder daran 
denken, dass Gott die Ungerechtigkeit unmöglich dulden kann, dass 
Er das Böse einmal richten und alle Gottlosen in den See werfen wird, 
der mit Feuer und Schwefel brennt (s. Off 21,8). Jetzt ist noch die Zeit 
der Gnade; vielleicht wird es bald für ewig zu spät sein. Jetzt fließt die 
Quelle des Wassers noch für jeden, der mit dem Wunsch naht, von sei-
nen Sünden gewaschen zu werden. „Ich will dem Dürstenden aus der 
Quelle des Wassers des Lebens geben umsonst“ (Off 21,6). Geliebter 
Leser, wenn du dieses lebendige Wasser noch nicht hast, beachte dann 
doch diese Worte. Aus freier Gnade – umsonst – bietet Gott dir völlige 
Vergebung deiner Sünden an; aber wenn du seine einladende Stimme 
nicht beachtest, so wird dein Teil in dem See sein, der mit Feuer und 
Schwefel brennt. Ernste Warnung für jeden, der sich der freien Gnade 
noch nicht ergeben hat.

Der Gedanke an eine völlige Trennung von Gott an diesem Ort der 
Qual ist furchtbar, überwältigend. Abgeschieden von Gott und Christus, 
von allen Guten und Heiligen, von allen Reinen und Glücklichen; ver-
urteilt, für ewig seinen Platz bei den Bösen einnehmen zu müssen, ist 
schlimmer, als wir jetzt verstehen können. Wer könnte es ergründen? 
Wer ist fähig, das Furchtbare der Worte Jesu am Kreuz zu begreifen: 
„Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?“ Dieses „Ver
lassensein“ werden einst alle verstehen, die hier auf der Erde die ein-
ladenden Worte Jesu nicht beachtet haben. Verlassen von Gott und all 
seiner Güte, verlassen von Jesus und seiner versöhnenden Liebe, ver-
lassen von dem Heiligen Geist und all seinen Bemühungen, verlassen 
von aller Liebe und Freude, werden ihre armen, verlorenen Seelen in 
die äußerste Verzweiflung geraten. Darum, unbekehrter Leser, geh zu 
dem liebreichen Heiland, der dich so freundlich einlädt: „Kommt her 
zu mir, alle ihr Mühseligen und Beladenen, und ich werde euch Ruhe 
geben“ (Mt 11,28). Nach dieser kurzen Abschweifung kehren wir zum 
Gegenstand unserer Betrachtung zurück.



17

﻿

Dies Verweilen in der Nähe Gottes setzt also voraus, dass wir Ihm 
gleich sind, d. h., wir müssen „heilig und untadelig in Liebe“ sein. Steht 
damit aber nicht vieles in uns völlig in Widerspruch? Die Antwort auf 
diese Frage ist einfach und dennoch sehr bedeutsam. Der Apostel spricht 
hier nämlich von dem, was wir in Christus sind, nicht von unserer eige-
nen Natur, die noch immer dieselbe geblieben ist und sich immer wieder 
mit neuen Sünden beflecken kann. Wir sind auserwählt und berufen in 
Christus – Er ist unser Leben und in Ihm stehen wir, abgewaschen von 
allen Sünden, vor Gott. Christus ist heilig und untadelig in Liebe, und da 
Gott uns in seinem Sohn sieht, so kann Er mit Wohlgefallen seine Augen 
auf uns ruhen lassen. Welches unaussprechliche Vorrecht! Schon jetzt 
stehen wir rein und heilig in dem auferstandenen und verherrlichten 
Christus vor Gott, während wir einmal „ihm gleich sein werden; denn 
wir werden ihn sehen, wie er ist“ (1. Joh 3,2).

Aber inwiefern entsprechen wir dieser herrlichen Stellung in Chris-
tus? Unser praktischer Wandel stimmt doch häufig mit diesen kostbaren 
Segnungen und Vorrechten nicht überein. Nur zu oft entsprechen wir 
dem nicht, was uns als Kindern Gottes geziemt. Wir erlauben uns vie-
le Dinge, die unserer göttlichen Natur zuwider sind. Woher kommen 
Stolz, Eitelkeit und Weltsinn? Gewiss nicht aus unserer göttlichen, 
sondern aus unserer alten Natur, in der nichts Gutes wohnt. Mit dieser 
Überzeu­gung, dass nämlich in unserem Fleisch nichts Gutes zu finden 
ist, sollen wir uns aber nicht abfinden, sondern das Fleisch viel­mehr 
zu unterdrücken suchen und gegen alle seine Bemühungen angehen. 
Möge der Herr es uns in seiner Gnade geben, dass wir uns tagtäglich 
von Ihm unterweisen lassen, damit wir immer mehr gekräftigt werden, 
seinen Willen auszuführen.

Haben wir wohl schon einmal bedacht, welch ein wunderbarer Tausch 
es sein wird, wenn wir unserer heiligen, göttlichen Natur in Wirklich-
keit teilhaftig, wenn wir Christus vollkommen gleich sein werden und 
kein Gedanke, kein Wunsch mehr im Widerspruch zu Gott stehen wird? 
Dann ist kein Wort, keine Tat länger seiner heiligen Gegenwart unwür-



18

Die Stellung und der Zustand des Christen

dig, und unsere Freude wird kein Ende haben. Welch ein wunderbarer 
Gedanke, welch eine vollkommene Segnung! Lasst uns doch daran den-
ken, was für ein herrliches Los uns noch bevorsteht, wie vollkommen 
wir uns der Liebe und Gnade des Herrn erfreuen werden!

Wenn wir nun richtig verstehen wollen, „welches die Hoffnung seiner 
Berufung ist“, so müssen wir von unserer Verwandtschaft mit Gott, wie 
von unserer Natur, völlig überzeugt sein; denn man kann heilig und un-
tadelig in Liebe und doch nur Diener sein. Die hervorragendsten Engel 
nehmen keine höhere Stellung ein. Aber wir, die wir durch seine Gnade 
vom niedrigsten zum höchsten Platz erhoben sind, werden Söhne ge-
nannt. „Also bist du“, sagt Paulus, „nicht mehr Knecht, sondern Sohn; 
wenn aber Sohn, so auch Erbe durch Gott“ (Gal 4,7). Und am Schluss 
der Heiligen Schrift wird diese für unsere Herzen so unaussprechlich 
kostbare Wahrheit noch einmal wiederholt: „Wer überwindet, wird die-
ses erben, und ich werde ihm Gott sein, und er wird mir Sohn sein“ (Off 
21,7). Dieses herrliche Vorrecht – unsere Kindschaft – ist der zweite 
Teil der Berufung eines Christen.

„… und uns zuvorbestimmt hat zur Sohnschaft durch Jesus Christus 
für sich selbst, nach dem Wohlgefallen seines Willens“ (V. 5). Während 
die Juden im Alten Testament „das Volk Gottes“ genannt wurden, nennt 
der Herr uns Kinder. Ohne Zweifel waren die alttestamentlichen Heili-
gen wiedergeboren, und in diesem Sinn waren sie Kinder Gottes; aber 
wenn Er von ihnen spricht, so sagt Er „mein Volk“ und nicht „meine 
Kinder“. Sie hatten auch das ewige Leben; dennoch wird im Alten 
Testament nie davon gesprochen; erst Christus offenbarte dies. Auch 
hören wir erst nach der Auferstehung Christi, dass Er seine Jünger als 
seine Brüder bezeichnet (s.  Joh 20,17), und von diesem Augenblick 
an nehmen wir den Platz als Söhne Gottes ein. Christus ist zwar der 
Sohn des Vaters von Ewigkeit her, und in dieser Beziehung kann Ihm 
niemand an Herrlichkeit gleichkommen; aber wir sind mit Ihm als mit 
dem auferstandenen und verherrlichten Sohn Gottes eins gemacht, 



19

﻿

eins mit Ihm durch sein Werk am Kreuz und nach dem wohlgefälligen 
Willen des Vaters.

Zu aller Zeit segnete Gott den Gläubigen nach der Offenbarung, die Er 
ihm von sich selbst gab. Abraham offenbarte Gott sich als Allmächtiger 
und überschüttete ihn als den Bewahrer der Verheißung mit Segnungen. 
Von Gott gerufen, verließ er sein eigenes Volk und Land, um in ein 
ihm völlig unbekanntes und fremdes Land zu gehen. Obwohl er nicht 
wusste, wohin der Herr ihn führen würde, gehorchte er Ihm dennoch in 
dem vollen Vertrauen, dass alles, was der Herr ihm befahl, zu seinem 
Besten gereichen würde. Und dieses Vertrauen sollte nicht beschämt 
werden, denn in jenem fremden Land, in der Gegenwart des Königs 
von Sodom, wurde sein Herz näher zu Gott geführt; dort bekannte und 
ehrte er den Herrn als „Gott, den Höchsten, der Himmel und Erde be-
sitzt“. Die Verheißung Gottes war für sein Herz völlig genug, an sie 
glaubte er. Außer dieser Verheißung hatte er nichts; denn Gott gab ihm 
kein Erbteil in jenem fremden Land, „auch nicht einen Fußbreit; und er 
verhieß, es ihm zum Besitztum zu geben und seiner Nachkommenschaft 
nach ihm, als er kein Kind hatte“ (Apg 7,5). Abraham glaubte, und Gott 
ließ seinen Glauben nicht zuschanden werden. Von welchem Gläubigen 
könnte der Heilige Geist jetzt wohl sagen, dass alle seine Werke durch 
Glauben geschehen, wie uns von Abraham mitgeteilt wird (s. Heb 11)?

Die Verwandtschaft zwischen dem Volk Israel, den Nachkommen 
Abrahams, und ihrem Gott, war durch einen Bund festgesetzt, der ihnen 
zeitliche Segnungen in einem bevorzugten Land zusicherte, aber durch 
ihre Empörung gegen ihren Herrn sind sie jetzt seiner züchtigenden 
Hand unterworfen. Dennoch bleiben sie sein auserwähltes Volk, das 
einst, wenn die Zeit seiner Trübsal vorüber ist, wieder in alle seine 
Rechte eingesetzt und sich seiner Segnungen reichlich erfreuen wird. 
Der Christ dagegen hat weit herrlichere als jene irdischen Segnungen; er 
kennt Gott nicht nur als einen allmächtigen Gott, als den Herrn, sondern 
auch als einen Vater. „Ich werde euch zum Vater sein, und ihr werdet 
mir zu Söhnen und Töchtern sein, spricht der Herr, der Allmächtige“ 



20

Die Stellung und der Zustand des Christen

(2. Kor 6,18). Die Israeliten konnten sich auf die Verheißungen ihres 
treuen Gottes stützen, aber wir ruhen in einer vollbrachten Erlösung. 
Nichts kann der Segnung nach Vers 5 noch hinzugefügt werden – ein 
größeres Vorrecht kann man sich nicht denken. Er hat uns nicht allein 
auserwählt, um Ihm gleich zu sein, sondern auch bei Ihm, in seiner Nähe 
zu wohnen. Wie zärtlich, wie wunderbar drückt der Herr uns dadurch 
seine innige Liebe aus! Ja, für sich selbst hat Gott uns auserwählt, 
damit wir in seiner unmittelbaren Nähe, dort wo Christus seinen Platz 
hat, verweilen. Das, geliebter Leser, ruft Gott dir und jedem Christen 
zu, wie schwach er auch sein mag. Du bist berufen, Ihm gleich zu sein 
und für ewig in seiner Nähe zu bleiben, und zwar – beachten wir es 
wohl – „nach dem Wohlgefallen seines Willens“.

„Zum Preise der Herrlichkeit seiner Gnade, womit er uns begnadigt 
hat in dem Geliebten“ (V. 6). Dieser Vers stellt uns die Fülle der gött-
lichen Liebe zu seinen Kindern deutlich vor Augen. Wir sind gesegnet 
mit jeder geistlichen Segnung in Christus – wir sind auserwählt in 
Christus – wir sind Kinder durch Jesus Christus; aber begnadigt sind 
wir in dem Geliebten. Weshalb dieser Wechsel im Ausdruck? Weil der 
Heilige Geist hier andeuten will, dass uns die zärtlichste Liebe Gottes 
gilt. Christus ist der vielgeliebte Sohn Gottes. Niemandem konnte Gott 
größere Liebe zeigen als Ihm, und dennoch sind wir begnadigt, geliebt 
und gesegnet in Ihm, dem Gelieb­ten. Größere, herrlichere Liebe kann 
uns nicht erwiesen werden; wir können uns nur beugen und angesichts 
einer solchen, unaufhörlichen, unermesslichen Liebe anbeten.

Dir wir Ruhm und Ehre bringen,  
Dank, Anbetung allezeit.  

Ewig werden wir besingen,  
Gott, dein Lob in Herrlichkeit.

„Geistliche Lieder“ Nr. 122,5



21

﻿

„Damit ihr … wisst, welches der Reichtum der Herrlichkeit seines 
Erbes in den Heiligen [ist]“ (V. 18). Diese Worte enthalten den zwei-
ten Teil des Gebetes, das der Apostel für seine geliebten Epheser zum 
Thron der Gnade emporsendet. Den ersten Teil, dass die Gläubigen die 
Art ihrer Berufung verstehen möchten, haben wir bereits betrachtet und 
gesehen, wie alle unsere Segnungen in Christus Jesus sind, wie innig 
unsere Verwandtschaft mit Gott ist und welch eine kostbare Stellung 
wir einnehmen. Der dritte Teil schließlich befasst sich mit der Kraft, 
die uns in den Besitz alles dessen setzt, was die Gnade verliehen hat. 
Doch betrachten wir zunächst den reichen Inhalt des zweiten Teiles.

Die Segnung, die uns in diesen wenigen Worten mitgeteilt wird, war 
bis zur Zeit des Apostels verborgen; deshalb wird uns in Vers 9 gesagt, 
dass „Gott uns das Geheimnis seines Willens kundgetan hat“. Welche 
Gnade, dass Er es uns offenbart hat! Er hat uns zu seinen Erben, zu 
Miterben seines vielgeliebten Sohnes gemacht. Mit Christus werden 
wir alles, „was in den Himmeln und was auf der Erde ist“, erben. 
Welche Zukunft! Aber das Erhabenste wird sein, dass wir in Gottes 
unmittelbarer Nähe verweilen und den Mittelpunkt bilden werden, 
weil dies der Platz unseres Heilandes ist. Über uns, neben uns, bei 
uns wird die Gegenwart des Vaters sein. Aber was ist außerhalb dieses 
Kreises – außerhalb des Hauses unseres Vaters? Da ist seine Ehre und 
Herrlichkeit. Von dem niedrigen Grab Josephs von Arimathia, wo der 
Herr einst lag, bis zu dem Thron Gottes, wo Er jetzt sitzt, wird alles 
mit seinem Ruhm erfüllt sein. Der verachtete Nazaräer und seine einst 
verachteten Nachfolger stehen verherrlicht inmitten göttlicher Herrlich-
keit da! Welch ein wunderbares Gemälde für das Auge des Gläubigen! 
Möchte er es doch mehr in Erinnerung behalten und danach wandeln! 
Im Alten Testament finden wir etwas, das diesem Erbteil der Heiligen 
sehr ähnlich ist. Dort lesen wir, dass Kanaan das Erbe Gottes in Israel 
war. Er gab es Abraham und seinen Nachkommen zu einem ewigen Be-
sitztum. Aber unter dem Gesetz konnte es nicht verkauft werden, denn 
Gott nahm es für sich in Anspruch. „Und das Land soll nicht für immer 



22

Die Stellung und der Zustand des Christen

verkauft werden, denn mein ist das Land“ (3. Mo 25,23). Deshalb wird 
es das „Land Immanuels“ genannt (s. Jes 8,8). Der Herr ergreift von 
dem Land nicht durch einen direkten Akt seiner Macht Besitz, sondern 
in seinem Volk, so dass es sein Erbe in seinem Volk ist. Wie schön ist 
eine solche Handlung! Hätten seine Auserwählten doch seine Liebe und 
Fürsorge erkannt und zu würdigen gewusst!

Aber einmal kommt die Zeit, wo Gott nicht nur das Land Kanaan, 
sondern das ganze Weltall unter sein Zepter bringen wird, und zwar 
mittels der Gläubigen – der Miterben Christi. In dem Gebet des Apostels 
wird hierauf nur hingedeutet; die Ratschlüsse Gottes hierüber finden 
wir in den vorhergehenden Versen. „Indem er uns kundgetan hat das 
Geheimnis seines Willens, nach seinem Wohlgefallen, das er sich vor-
gesetzt hat in sich selbst für die Verwaltung der Fülle der Zeiten: alles 
unter ein Haupt zusammenzubringen in dem Christus, das, was in den 
Himmeln, und das, was auf der Erde ist, in ihm, in dem wir auch ein Erb-
teil erlangt haben, die wir zuvorbestimmt sind nach dem Vorsatz dessen, 
der alles wirkt nach dem Rat seines Willens“ (V. 9-11). Diese Worte 
sind einfach, können aber – wie das Kommen des Herrn, das Verlassen 
alles Irdischen und die zukünftige Herrlichkeit der Gläubigen – nur von 
denen verstanden werden, die erlöst sind.

„In dem wir die Erlösung haben durch sein Blut, die Vergebung der 
Vergehungen, nach dem Reichtum seiner Gnade“ (V. 7). Im zweiten 
Kapitel wird der Zustand des Menschen unter der Sünde vollkommen 
dargestellt, während hier nur so im Vorbeigehen darauf hingewiesen 
wird. Dort wird uns das Urteil Gottes ganz klar vor Augen gestellt. 
Der Mensch ist tot – tot in Vergehungen und Sünden. Er ist nicht nur 
krank, wie manche gern glauben möchten, sondern tot – moralisch 
und geistlich tot. Nichts kann hoffnungsloser sein. Beim Bösen gibt es 
verschiedene Grade, aber der Tod kennt keine Grade. In einem solchen 
Zustand waren die Epheser, auch wir sind es und alle Menschen von 
Natur aus. Wenn wir bedenken, dass dies der Ausgangspunkt der Ephe-
ser war, brauchen wir uns dann über die Worte „nach dem Reichtum 



23

﻿

seiner Gnade“ zu wundern? Gewiss nicht. Unserer tiefen Armut kam 
der Reichtum seiner Gnade entgegen. Wenn von Gläubigen die Rede 
ist, so gebraucht der Heilige Geist die Worte „Herrlichkeit seiner Gna
de“, wenn Er aber von verlorenen Sündern spricht, wählt Er die Worte 
„Reichtum seiner Gnade“. Er zeigt sich herrlich in Gnade und reich 
an Gnade. Welche Liebe, welches Erbarmen können wir darin sehen! 
Gehen wir jetzt noch etwas näher auf die Einzelheiten ein.

1.	Die „Erlösung des erworbenen Besitzes“ (V. 14) und die Erlösung 
des Leibes werden uns erst zuteilwerden, wenn Christus kommt; 
aber die Erlösung der Seele, die für uns viel wichtiger ist, ist uns 
jetzt schon völlig zugesichert. Sie ist jetzt unser Teil; „wir haben 
die Erlösung durch sein Blut“ (s. V. 7). Wir werden sie nicht erst 
später erlangen, sondern wir haben sie jetzt schon, und zwar in 
Ihm. Alles findet sich in Christus; sein Name sei dafür gepriesen!

2.	Wir bedurften der Vergebung, der völligen Vergebung aller unserer 
Sünden, und, Gott sei gelobt, durch das Blut Christi ist uns voll-
kommene Vergebung geworden; es ist nicht etwa nur teilweise 
geschehen – denn dadurch würde das Blut Christi seinen vollen 
Wert verlieren – noch ist uns irgendeine Bedingung auferlegt, weil 
wir nicht unter dem Gesetz, sondern unter der Gnade sind. Unsere 
Sünden sind weder beschränkt noch bedingt, sondern vollkommen 
und unbedingt vergeben, nach der Würdigung, die Gott dem Blut 
Christi beilegt. Konnte mehr getan werden? Brauchen wir noch 
mehr? Gott hat seinen Sohn gegeben, und dieser hat für uns sein 
Blut vergossen, so dass wir von allen Sünden befreit sind. Größe-
res kann nicht geschehen, um uns von Sünden zu reinigen. Welch 
ein unaussprechlicher Trost – welch ein fester Grund des Friedens 
und der Ruhe für unsere Herzen! Ihm allein gebührt aller Ruhm 
und alle Ehre!

3.	Nicht nach unseren Gedanken und Gefühlen, sondern nach den 
Gedanken und Ratschlüssen Gottes hatten wir Erlösung und Ver-



24

Die Stellung und der Zustand des Christen

gebung nötig, und durch seine Gnade haben wir sie jetzt, und zwar 
in Verbindung mit der Person Christi. Aber wie kommt es dann, 
dass die Sünde noch immer in meinem Herzen wirkt, nachdem sie 
vollkommen vergeben ist, wenn ich so reichlich gesegnet bin? Ohne 
Zweifel wohnt die Sünde noch in meinem Herzen; aber hat Gott 
uns je gesagt, dass Er die Sünde aus dem Herzen des Gläubigen 
wegnehmen würde? Gewiss nicht. Aus unserem Herzen ist sie nicht 
entfernt, wohl aber auf dem Kreuz weggetan worden, und gerade 
deshalb ist allen Gläubigen völlige Vergebung geworden. Gottes 
Auge ruht mit Wohlgefallen auf dem vollbrachten Werk am Kreuz, 
und auch wir sollten dort alle unsere Befriedigung finden. Für 
eine verlorene Seele gibt es keine andere Grundlage des Friedens 
als nur den Glauben an das Kreuz; was sich nicht darauf gründet, 
kann Gott nicht gutheißen, es wird zuschanden werden. Lasst uns 
deshalb damit zufrieden sein, dass Gott mit unseren Sünden in der 
Person des Stellvertreters auf dem Kreuz abgerechnet und sie weg-
genommen hat durch sein kostbares Blut.

Eine unruhige Seele wird vielleicht einwenden: „Ich bin gewiss, dass 
ich täglich sündige, immer wieder sündige, wie sehr ich auch wache 
und dagegen angehe; was soll ich davon halten?“

Nichts anderes, als dass deine Vergehungen von Gott in der Person 
seines Sohnes auf dem Kreuz gerichtet sind. „Er selbst hat unsere Sün-
den an seinem Leib auf dem Holz getragen“ (s. 1. Pet 2,24). Wer das 
einsieht, wird – in einem größeren Maß von seiner Liebe erfüllt – alle 
seine Fehler in seiner heiligen Gegenwart offen bekennen und sorgfältig 
richten. Das Selbstgericht müssen wir ausüben, solange wir in dieser 
Welt sind, denn so lange wird auch die Sünde in uns wohnen; aber das 
göttliche Gericht ist schon ausgeführt und auf dem Kreuz vollendet. 
Wer in der Gegenwart Gottes wirklich glücklich sein will, muss beides 
– das Selbstgericht und das göttliche Gericht der Sünde und der Sünden 
auf dem Kreuz – gut verstehen. Das ist Voraussetzung, wenn du die 
Schrift im Blick auf die Ankunft des Herrn oder seine tausendjährige 



25

﻿

Herrlichkeit verstehen willst. Wie könnte auch eine Seele, die sich 
ihrer Errettung nicht völlig gewiss ist, in die Ratschlüsse Gottes über 
die Zukunft eindringen? Deshalb machte Paulus den Ephesern auch 
diese Zusammenhänge völlig klar, bevor er ihnen die Geheimnisse des 
göttlichen Willens über die zukünftige Herrlichkeit mitteilte. Der Herr 
gebe auch uns Klarheit darüber, dass unsere Sünden auf dem Kreuz, 
nicht aber aus unseren Herzen weggetan sind, und dass das Selbstge-
richt über alle unsere Sünden und Fehler nötig ist, nicht nur wegen der 
Abscheulichkeit der Sünde an und für sich, sondern auch weil Gott sie 
ein für alle Mal auf dem Kreuz seines geliebten Sohnes gerichtet hat!

Nachdem nun der Apostel die Wahrheit der Erlösung durch das Blut 
Christi und der Vergebung unserer Sünden den Ephesern noch einmal 
klar vor Augen gestellt hat, kann er nun die Ratschlüsse Gottes über 
seinen Sohn entfalten. Das Ziel dieser Ratschlüsse ist die Herrlichkeit 
und Ehre seines geliebten Sohnes, die Ihm sogar auf dem Schauplatz 
seiner früheren Erniedrigung dargebracht werden sollen. Aber haben 
wir schon einmal ernstlich darüber nachgedacht, dass die Kirche, weil 
sie eins mit Christus ist, auch zusammen mit Ihm verherrlicht werden 
wird? Paulus sagt in demselben Brief: „Dieses Geheimnis ist groß; ich 
sage es aber in Bezug auf Christus und auf die Versammlung“ (Eph 
5,32). Dieses Geheimnis gilt nicht Christus allein, sondern Christus und 
der Versammlung. Diese wird teilhaben an der Ehre und Herrlichkeit 
Christi, nicht, weil sie etwas getan hat, sondern weil sie sein Eigentum 
ist. Ja, sie ist sein Eigentum – kostbare Worte! Was für eine unaus-
sprechliche Liebe hat unser gesegneter Herr uns bewiesen! Wer möchte 
wohl nicht danach streben, ein Glied seines Leibes zu werden? Und 
dennoch lassen viele diese himmlischen Segnungen unbeachtet, um den 
vorübergehenden Vergnügungen dieser Welt nachzujagen! Möchte der 
Herr in seiner Gnade noch viele der Hand des Teufels entreißen, damit 
sie seine Stimme hören und Ihm folgen! Die Tür steht – gelobt sei sein 
Name – noch immer offen, jene Tür, die zu seiner Heimat, zu seinem 
Herzen und zu der Herrlichkeit führt.



26

Die Stellung und der Zustand des Christen

Dieses Wort „Geheimnis“ kann aber nicht als Entschuldigung für 
Unwissenheit in dem Sinn gedeutet werden, dass es gar nicht oder nur 
schwer zu verstehen wäre, sondern es besagt nur, dass es bis dahin, bis 
zu dem Augenblick, wo der Apostel spricht, noch nicht offenbar war. 
So wird im Alten Testament zum Beispiel viel über das Tausendjährige 
Reich und über die Segnungen Israels in einem von Milch und Honig 
fließenden Land gesprochen; aber von der Stellung der Kirche, als 
eins mit Christus in den himmlischen Örtern, oder von ihrer zukünf
tigen Herrlichkeit und Regierung mit Christus wird uns nichts gesagt. 
Dies war eine verborgene Sache – ein Geheimnis bis zu den Tagen des 
Apostels Paulus. Da deckte Gott das ganze Geheimnis auf und zeigte 
seinen Kindern die herrlichen und gesegneten Offenbarungen. Nach 
dem Wohlgefallen seines Willens tat Er uns das Geheimnis kund, „das 
er sich vorgesetzt hat in sich selbst für die Verwaltung der Fülle der 
Zeiten: alles unter ein Haupt zusammenzubringen in dem Christus, 
das, was in den Himmeln, und das, was auf der Erde ist, in ihm, in dem 
wir auch ein Erbteil erlangt haben“ (V.  9-11). Damit wird deutlich, 
dass es Gottes Absicht ist, einmal alles unter die Herrschaft Christi zu 
bringen, und zwar alles, was im Himmel und auf der Erde ist. Dann 
wird zwischen dem Himmel und der Erde eine stete Verbindung sein, 
wie sie einst durch die Leiter Jakobs vorgebildet war und aufgezeigt 
wird durch die Worte des Herrn selbst zu Nathanael: „Ihr werdet den 
Himmel geöffnet sehen und die Engel Gottes auf- und niedersteigen 
auf den Sohn des Menschen“ (Joh 1,51).

Und in dieser gesegneten Zeit des Tausendjährigen Reiches werden 
wir mit unserem geliebten Herrn vereinigt sein und werden mit Ihm die 
Herrlichkeit und Regierung teilen, die Ihm als „Sohn des Menschen“ 
von dem Vater gegeben worden ist. Wunderbarer Gedanke! Als „Sohn 
des Menschen“ wird Er während der tausendjährigen Herrlichkeit, ver-
einigt mit seinen Auserwählten, herrschen. Die ausgedehnte, grenzenlo-
se Herrschaft im Himmel und auf der Erde wird unter dem Zepter eines 
Menschen – des zweiten Adam – stehen. Und wir – die Gläubigen, die 



27

﻿

Braut des Herrn – werden gesehen und anerkannt werden als die zweite 
Eva, die Frau des himmlischen Adam. Die Himmel und die Erde gehö-
ren zwar dem Vater, aber Er besitzt sie in seinen himmlischen Heiligen. 
Welch ein Reichtum von Gnade und Liebe! Ja wahrlich, unser Erbteil 
ist groß! Aber in diesem Charakter wird Christus nur während des 
Tausendjährigen Reiches mit uns regieren. Am Ende dieses Friedens
reiches, wenn Er jedes Fürstentum und alle Gewalt und Macht weggetan 
haben wird, wird Er das Reich dem Gott und Vater übergeben, damit 
Gott alles in allem sei (s. 1. Kor 15,24-28). Aber dennoch werden wir 
in einem anderen Sinn ewig mit Ihm herrschen – „im Leben herrschen 
durch den einen, Jesus Christus“ (Röm 5,17).

Bevor wir nun zum dritten Teil des Gebetes des Apostels übergehen, 
wollen wir die Worte „für die Verwaltung der Fülle der Zeiten“ etwas 
näher betrachten. Das Wort „Verwaltung“ bezieht sich auf jene Zeit, 
wo alles unter der Herrschaft Christi sein wird: auf das Tausendjährige 
Reich. Wie anders wird dann alles in der Welt sein! Der Teufel, dem 
es jetzt erlaubt ist, als der Gott und der Fürst dieser Welt zu herrschen, 
wird dann in den Abgrund geworfen sein (s. Off 20,1-3), und Chris-
tus wird an seiner statt als der Fürst des Friedens regieren. In der Tat, 
dann wird die Erde das wahre Freudenfest feiern können. Vor dieser 
Zeit kann sie weder frohlocken noch freudig sein. Satan muss zuerst 
aus dieser Welt entfernt sein und Christus die Zügel der Regierung in 
Händen haben, ehe die Bewohner der Erde sich des Friedens und der 
Ruhe erfreuen können. Dann aber wird Ruhe und Sicherheit sein. Das 
ist keine leere Behauptung; es ist die Wahrheit. Die Bibel selbst sagt 
es: „Siehe, ein König wird regieren in Gerechtigkeit; und die Fürsten, 
sie werden nach Recht herrschen … und das Werk der Gerechtigkeit 
wird Frieden sein und der Ertrag der Gerechtigkeit Ruhe und Sicher-
heit in Ewigkeit. Und mein Volk wird wohnen an einer Wohnstätte des 
Friedens und in sicheren Wohnungen und an stillen Ruhestätten“ (Jes 
32,1.17.18). Und welche Stellung werden die Gläubigen während dieser 
Zeit einnehmen? „Und sie wurden lebendig und herrschten mit dem 



28

Die Stellung und der Zustand des Christen

Christus tausend Jahre“ (Off 20,4). Diese Regierung Christi liegt zwi-
schen der Aufnahme der Gläubigen und der ewigen Herrlichkeit. Erst 
nachdem die Kirche aufgenommen und die Erde von ihren Verderbern 
gereinigt sein wird, kann diese segensreiche Änderung aller irdischen 
Verhältnisse eintreten. Aber welch kostbares Bewusstsein ist es für 
unsere Herzen, dass Er jeden Augenblick kommen kann, um uns von 
dieser Erde wegzunehmen und in seine Nähe zu bringen. Es gibt kein 
Ereignis, das noch geschehen müsste, bevor Er kommt. Seine letzten 
Worte an uns waren: „Der diese Dinge bezeugt, spricht: Ja, ich komme 
bald.“ Wenn wir diese Worte richtig verstehen, werden wir mit wahrer 
Liebe im Herzen ausrufen: „Amen, komm, Herr Jesus!“

Den Ausdruck „die Fülle der Zeiten“ verstehen manche Ausleger wie 
„die Fülle der Zeit“ in Galater 4,4. Offenbar ist dies aber ein Irrtum. 
Die „Fülle der Zeit“ und „die Fülle der Zeiten“ unterscheiden sich in 
ihrer Bedeutung völlig. Das eine bezieht sich auf die Vergangenheit, 
das andere auf die Zukunft. Im Brief an die Galater spricht der Apostel 
von der Zeit, wo die Ratschlüsse Gottes insoweit in Erfüllung gegangen 
sind als „er seinen Sohn sandte“, den Ephesern aber schreibt er über eine 
noch zukünftige Zeit, wenn alle Zeiten oder Perioden in der Herrschaft 
ihr Ende finden werden. Vieles, das jetzt noch be­steht oder sich ent-
wickelt, wird dann ein Ende haben, und zwar für immer. So wird z. B. 
die Schöpfung dann dem Tod nicht mehr unterworfen sein. „Denn das 
sehnliche Harren der Schöpfung wartet auf die Offenbarung der Söhne 
Gottes“ (Röm 8,19). Achten wir darauf, dass hier von der Offenbarung 
der Söhne und nicht des Sohnes Gottes die Rede ist. Der Sohn Gottes ist 
schon offenbart, wir sind es noch nicht. Erst wenn wir in Herrlichkeit 
offenbart sind, wird „die ganze Schöpfung, die zusammen seufzt und 
zusammen in Geburtswehen liegt bis jetzt“, frei gemacht werden. Dann 
wird die Stunde ihrer Befreiung anbrechen. Sie wird von der Knecht-
schaft des „Verderbens“ befreit und der Tod, der seit Adam in dieser 
Welt geherrscht hat, beseitigt sein. Die wilden Tiere werden zahm sein; 
die Erde wird den vollen Ertrag hervorbringen, denn die Wüsten werden 



29

﻿

fruchtbaren Gegenden gleichen. Und die Bewohner der Erde? „Und sie 
werden ihre Schwerter zu Pflugscharen schmieden und ihre Speere zu 
Winzermessern; nicht wird Nation gegen Nation das Schwert erheben, 
und sie werden den Krieg nicht mehr lernen“ (Jes 2,4). Gebe der Herr, 
dass diese Zeit bald anbrechen möge! Die Zeit der Verblendung Israels 
und der Herrschaft der Nationen wird dann vorbei sein. Dann wird die 
Ordnung überall hergestellt sein; Satans Macht wird zerbrochen und 
die Schwachheit und das Leiden der Kirche wird verschwunden sein.

Doch nun zum dritten Teil des apostolischen Gebetes! „Damit ihr … 
wisst, welches … die überragende Größe seiner Kraft an uns, den Glau-
benden, nach der Wirksamkeit der Macht seiner Stärke, in der er gewirkt 
hat in dem Christus, indem er ihn aus den Toten auferweckte; (und er 
setzte ihn zu seiner Rechten in den himmlischen Örtern)“ (V. 19.20). 
Das Kreuz Christi ist uns der Ausdruck der vollkommensten Liebe; in 
der Auferstehung aber entfaltet sich absolute Macht. Das Kreuz zeugt 
von Liebe; dort unterwarf Christus sich dem Leiden und dem Tod um 
unsertwillen und zur Verherrlichung seines Vaters. Den Weisen und 
Verständigen dieser Welt mag das Kreuz Christi eine Torheit sein, den 
Selbstgerechten mag es ein Stein des Anstoßes sein, dem anbe­tenden 
Gläubigen aber ist es der höchste Ausdruck völligster Liebe. Aus Liebe 
litt Christus am Kreuz, aus Liebe ertrug Er alles, denn „die Liebe hofft 
alles, sie erduldet alles“. Eine so vollkommene Liebe, eine Liebe, die 
nie versagt hat, kann nur göttlich sein. Die innigste, die trauteste Liebe 
in dieser Welt kann versagen; aber seine Liebe bleibt und ändert sich 
nie. Nach dem Kreuz müssen wir blicken, weil dort die Tiefe und Kraft 
seiner Liebe offenbart wurde, und einmal wird es als der Mittelpunkt 
im Himmel und die Grundlage aller Herrlichkeit und Segnungen an-
erkannt werden. 
Welchen Schrecken bot Jesus das Kreuz! Wie groß war sein Schmerz, 

sein Kummer! Von allen verlassen, selbst von seinem Gott, erduldete 
Er dennoch alle Schmerzen. „Hinschauend auf Jesus, den Anfänger und 
Vollender des Glaubens, der, die Schande nicht achtend, für die vor ihm 



30

Die Stellung und der Zustand des Christen

liegende Freude das Kreuz erduldete und sich gesetzt hat zur Rechten 
des Thrones Gottes“ (Heb 12,2.3).

Aber wie lieblich für Gott und den Menschen das Kreuz auch ist, es 
bekundet nicht die Macht, wie wir sie in der Auferste­hung finden. Da 
sah man keine Schwachheit mehr, da zeigte sich Gottes Macht gewaltig 
genug, Christus aus den Toten aufzuerwecken und zur Rechten Gottes in 
den himmlischen Örtern zu setzen. Nur der Glaube vermag in die wun-
derbaren Weiten einzudringen, die die Tiefe des Grabes und die Höhe 
des Thrones umfassen. Mancher lehnt diese Wahrheit als unwirklich ab; 
aber er gleicht nur dem, der vor der Tür stehen bleibt, um die Wohnung 
zu besehen. Nein, hier geht es nicht um eine Frage der Verwirklichung, 
sondern des Glaubens. Wir müssen die Wahrheit glauben, bevor wir sie 
fühlen können; wir müssen einen Ort besuchen, ehe er uns bekannt sein 
kann. Das Alte Testament zeigt uns das in einem Bild: „Jeden Ort, auf 
den eure Fußsohle treten wird – euch habe ich ihn gegeben, so wie ich 
zu Mose geredet habe“ (Jos 1,3). Bist du bereit, diese vor uns liegende 
Wahrheit zu glauben, kannst du sie verstehen oder nicht? Das ist die 
Frage. Wir achten das Wort Gottes gering, wenn wir es deshalb nicht 
annehmen, weil wir es nicht verstehen.

Dieselbe Macht Gottes nun, die in Christus wirkte, als Er Ihn aus den 
Toten auferweckt und Ihn zu seiner Rechten im Himmel setzte über jeg-
lichen Namen, der genannt wird, hat auch in uns gewirkt zur Einführung 
in dieselbe Stellung und Herr­lichkeit. Die überragende Größe seiner 
Macht ist nicht nur in Christus, sondern auch an „uns, den Glauben-
den, offenbart“. Aber wie ist das möglich, da wir doch so schwach und 
kraftlos sind und so leicht von Schwierigkeiten überwältigt werden? 
Ohne Zweifel ist das wahr; aber woher kommt diese Schwachheit? Sie 
erklärt sich daraus, dass wir die Macht, mit der wir verbunden sind, 
nicht genug anerkennen und ehren. Wäre unser Glaube an das Wort 
Gottes kräftiger, so würden uns auch die schwierigsten Umstände nicht 
so sehr beeindrucken. Das Herz des Apostels Paulus war nicht nur auf 
Christus im Himmel, sondern auch auf seinen Wandel auf dieser Erde 



31

﻿

gerichtet. Er wünschte, in alle seine Fußstapfen zu treten, sei es hier 
unten oder dort oben. Aber lasst uns zum besseren Verständnis dieser 
Frage das zweite Kapitel des vor uns liegenden Briefes beachten. Dort 
finden wir, dass dieselbe Kraft, die in Christus wirkte, uns aus einem 
elenden Zustand – wir waren tot in Vergehungen und Sünden – befreit, 
aus den Händen Satans gerissen und als Erlöste in die Gegenwart Gottes 
versetzt hat. Ja, wir sind mitauferweckt und befinden uns in den himm-
lischen Örtern in Christus Jesus. Für den Glauben ist diese Wahrheit 
leicht zu begreifen, aber nicht oder nur sehr schwer für die Vernunft 
zu verstehen. Wenn wir mit unserem Verstand zu Werke gehen, wird 
uns alles unglaublich erscheinen. Sind unsere Augen, Herzen und Ge-
danken aber auf den Herrn gerichtet und findet sich all unsere Freude 
in Ihm, so werden uns die Worte Gottes leicht verständlich sein. Dann 
bedürfen wir der menschlichen Unterweisung nicht; denn der Heilige 
Geist ist unser Lehrer.

Darum sollte unser Herz allein auf Ihn gerichtet sein! Unter dem 
furchtbaren Gewicht unserer Sünden starb Jesus und wurde ins Grab 
gelegt. Da schien der Feind gesiegt zu haben; denn der Fürst des Lebens 
lag in den Fesseln des Todes. Aber welche Wirkung hatte dieser Tod! 
Durch sein Blutvergießen war das mächtige Werk vollbracht, wodurch 
Er jede Bürde unserer Sünden von unseren Schultern wälzte. Durch 
jenes Blut wurde Gott befriedigt, die Hölle besiegt und der Mensch 
durch den Glauben an dieses Blut für ewig gerettet. Doch Christus blieb 
nicht im Grab. „Der Gott des Friedens“ – „der Vater der Herrlichkeit“ 
– erweckte unseren Herrn Jesus aus den Toten und setzte Ihn zu seiner 
Rechten in den himmlischen Örtern. Und mit dem Haupt wurden auch 
die Glieder auferweckt; Er hat uns mit auferweckt und auf denselben 
gesegneten Platz gestellt. Dort nahm etwas Neues seinen Anfang – eine 
neue Schöpfung, von der Jesus Christus, der auferweckte Mensch, das 
Haupt und der Mittelpunkt wurde. „Das Alte ist vergangen, siehe, Neues 
ist geworden“ (2. Kor 5,17). Die Welt, Sünde, Satan, Tod, das Grab – 
alles ist zurückgeblieben und liegt für den Glauben ebenso weit dahinten 



32

Die Stellung und der Zustand des Christen

wie für Christus selbst. Alle, die jenen gesegneten Namen lieben, sind in 
Ihm und da, wo Er ist. Gott hat Ihn erhöht „über jedes Fürstentum und 
jede Gewalt und Kraft und Herrschaft und jeden Namen, der genannt 
wird, nicht allein in diesem Zeitalter, sondern auch in dem zukünftigen, 
und hat alles seinen Füßen unterworfen und ihn als Haupt über alles der 
Versammlung gegeben, die sein Leib ist, die Fülle dessen, der alles in 
allem erfüllt“ (Eph 1,21-23).

Wir sehen also, dass Gott alle Dinge seinem Sohn unterworfen hat 
und daher an uns die Aufforderung ergehen lässt, Ihn zu ehren. Wer von 
einer Art Vorsehung spricht, mag zwar dennoch ein religiöser Mann sein 
und sich gern mit religiösen Fragen beschäftigen, aber mit dem Herzen 
Christi ist er nicht bekannt, mit diesem gesegneten Heiland pflegt er 
keine Gemeinschaft, er achtet und liebt Ihn nicht. Welch eine Torheit! 
Denn das, was ihn am meisten beschäftigt, ist für unsere Augen mehr 
oder weniger in Finsternis gehüllt, während Christus völlig offenbart ist.
Beachten wir schließlich, dass Christus als Mensch erhöht und ver-

herrlicht wurde. Als Gott war eine Verherrlichung nicht möglich; denn 
die Herrlichkeit Gottes ändert sich nicht. Als Mensch kam Er auf diese 
Erde, als Mensch starb Er, und als Mensch wurde Er zur Rechten des 
Vaters im Himmel erhöht! Und dort in den himmlischen Örtern – zur 
Rechten des Vaters – ist seine Versammlung mit Ihm, dem Haupt, ver-
einigt. Sie ist eins mit Ihm, der über alles gesetzt ist; sie ist die Fülle 
dessen, der alles in allem erfüllt. Obwohl Christus allein dieses Platzes 
würdig war, so ist doch seine Braut – sein Leib – mit Ihm verbunden. 
Welch eine wunderbare, gesegnete Stellung! Welch ein herrliches Teil 
für die Kirche! Ja, das Herz der Gläubigen sollte davon erfüllt sein. 
Es war von aller Ewigkeit her so von Gott bestimmt. Der Herr selbst 
spricht davon in seinem Gebet zum Vater. „Und die Herrlichkeit, die du 
mir gegeben hast, habe ich ihnen gegeben, damit sie eins seien, wie wir 
eins sind; ich in ihnen und du in mir, damit sie in eins vollendet seien 
und damit die Welt erkenne, dass du mich gesandt und sie geliebt hast, 
wie du mich geliebt hast“ (Joh 17,22.23).



33

﻿

Bevor wir nun diese Betrachtung beenden, frage ich meine Leser, 
ob der Herr wirklich für ihre Herzen so kostbar ist, dass sie nicht ohne 
Ihn leben können, dass sie Ihn täglich nötig haben zu ihrem Frieden 
und Glück! Denkt doch daran, dass ihr, sobald ihr an Ihn glaubt, mit 
Ihm vereinigt seid und der Heilige Geist in euch wohnt. Verstehen wir 
das, so sind wir fähig, außerhalb der Welt zu leben, obwohl es dennoch 
unsere Pflicht ist, unsere Geschäfte in Treue zu besorgen. „Wir sind 
nicht von der Welt“ – wie Christus nicht von der Welt war –, sondern 
wir sind durch den Glauben mit Ihm im Himmel vereinigt. Dies ist 
wahres Christentum und erfüllt das Herz mit himmlischem Frieden und 
himmlischer Freude. Steht es so bei dir, geliebter Leser? Oder besitzt du 
den Herrn noch gar nicht? Das wäre schrecklich! Es ist traurig, Christus 
durch die Schrecknisse und Dunkelheit der menschlichen Theologie zu 
sehen; aber Ihn gar nicht zu haben, sich gar nicht um Ihn zu kümmern, 
ist in der Tat ein nicht zu beschreibender Zustand – ein Zustand, der 
an den Rand des Sees führt, der mit Feuer und Schwefel brennt. Wenn 
du wirklich noch in diesem Zustand bist, so geh doch zu Ihm, glaube 
an Ihn, der auf Golgatha für Sünder, ja, für den schlechtesten Sünder 
starb! Denk nicht, dass menschliche Religion dir etwas nützen wird. 
Nur das Werk Christi kann dich erretten. Wenn du nur zu Ihm kommst, 
so wird Er dich sicher in seine Arme nehmen und dir einen Platz, ja, 
einen Thron in seiner Herrlichkeit geben. Welche Gnade, welche Liebe! 

Was muss die Hölle für diejenigen sein, die eine solche Liebe und 
Herrlichkeit verworfen haben? Der Gedanke, Christus von sich ge-
stoßen und die Errettung verachtet zu haben, muss ein Wurm sein, der 
nicht stirbt, und ein Feuer, das nicht erlöscht. Aber noch ist die Zeit 
der Gnade; noch kannst du all diesem entfliehen. Mit offenen Armen 
will Jesus dich aufnehmen. Geh darum zu Ihm, und verachte die Gnade 
Gottes nicht. Hör doch auf die Worte: „Das Blut Jesu Christi, seines 
Sohnes, reinigt uns von aller Sünde“ (1. Joh 1,7), und: „Glaube an den 
Herrn Jesus, und du wirst errettet werden“ (Apg 16,31). Beuge deine 
Knie vor Ihm – bekenne deine Sünden, und Er wird dir völlige Ver-



34

Die Stellung und der Zustand des Christen

gebung von allen deinen Sünden geben und himmlischen Frieden in 
dein Herz gießen.

Wenden wir uns nun dem zweiten Gebet des Apostels zu: „Deshalb 
beuge ich meine Knie vor dem Vater unseres Herrn Jesus Christus, von 
dem jede Familie in den Himmeln und auf der Erde benannt wird, damit 
er euch gebe, nach dem Reichtum seiner Herrlichkeit mit Kraft gestärkt 
zu werden durch seinen Geist an dem inneren Menschen“ (Kap. 3,14-
16). Gegenstand und Charakter dieses Gebetes unterscheiden sich im 
Allgemeinen sehr von denen des ersten Gebetes; dennoch ist ihnen 
beiden auch Wesentliches gemeinsam. In beiden ist Christus der Mittel-
punkt und der Gläubige mit Ihm, als solchem, verbunden. Der Unter-
schied liegt darin, dass das erste Gebet das Reich Christi und unsere 
Vereinigung mit Ihm in Herrlichkeit behandelt, während im zweiten 
von dem Haus der vielen Wohnungen gesprochen wird, wo wir vom 
Vater geliebt werden, wie Christus selbst geliebt ist. Wir sind also – o 
wunderbarer Gedanke! – eins mit Ihm als dem verherrlichten Menschen 
in Liebe und Herrlichkeit, in einem innigen, vertrauten Umgang und in 
all den äußeren Segnungen seines Reiches.

Aber, geliebter Leser, die Frage ist, ob du diese so gesegneten Wahr-
heiten verstanden hast und dich ihrer schon jetzt erfreust? Ich bitte dich, 
betrübe nicht den Heiligen Geist, der in dir wohnt und der dich lehren 
und unterweisen will. Seine gnadenreichen Wirkungen werden gestört, 
wenn sich Unglaube in deinem Herzen befindet oder du weltlich gesinnt 
bist. Alles, was seiner Wahrheit und Heiligkeit nicht entspricht, muss 
Ihn betrüben, und das ist der Grund, weshalb viele einen so unklaren 
Begriff von Christus und eine so schwache Vorstellung von der himm-
lischen Wahrheit haben. Viele Christen sind – wenn man nach ihren 
Worten urteilen soll – mehr mit dem Gesetz als mit der Person Christi 
beschäftigt, und dies ist für­wahr ein großer Fehler, der das Glück des 
Herzens sehr beeinträchtigt. Es ist unmöglich, dass eine so gesinnte 
Seele sich in wahrhaft glückseliger Freiheit befinden kann; denn das 
Gesetz bewirkt Knechtschaft. Es wurde für die menschliche Natur, der 



35

﻿

Heilige Geist dagegen für die göttliche Natur gegeben. Auch weiß der 
Glaube, dass wir der alten Natur nach gestorben sind und dass das Ge-
setz auf einen Gestorbenen unmöglich Anwen­dung finden kann, „da wir 
dieses wissen, dass unser alter Mensch mitgekreuzigt worden ist, damit 
der Leib der Sünde abgetan sei, dass wir der Sünde nicht mehr dienen“ 
(Röm 6,6). Daher wird uns die Ermahnung gegeben, den Heiligen Geist 
nicht zu betrüben, mit dem wir versiegelt worden sind auf den Tag der 
Erlösung. „Wisst ihr nicht“, sagt der Apostel, „dass ihr Gottes Tempel 
seid und der Geist Gottes in euch wohnt?“ Ach, leider ist die Religion 
vieler die des alten Bundes – man findet in ihr das Wesen des Gesetzes 
und der menschlichen Natur statt der Wirkung des Heiligen Geistes und 
des ewigen Lebens in einem auferstandenen Christus. Wenn auch an 
Christus, dem Gekreuzigten, festgehalten wird, so findet sich in jenen 
Herzen doch solch eine Mischung von Gesetz und Gnade, von der alten 
und der neuen Schöpfung, dass der Heilige Geist betrübt wird und die 
Folge traurige Verwirrung ist.

Aber inwiefern sind wir mit Christus während unseres Daseins in 
dieser Welt verbunden? Wenn der Apostel sagt, dass wir in Christus 
Jesus in den himmlischen Örtern sind, bezieht sich das nicht auf die 
Zukunft, wo wir in Wirklichkeit bei Ihm im Himmel sein werden? – 
Nein, lieber Leser, es kann sich nicht auf die Zukunft beziehen; denn der 
Apostel spricht von solchen, die durch den Glauben lebendig gemacht 
waren und jetzt schon in Christus Jesus mitsitzen in den himmlischen 
Örtern. Später werden wir mit Christus im Himmel sein; jetzt sind wir 
in Ihm dort. Sobald wir an Ihn glauben, sind wir Kinder Gottes – be-
gnadigt in dem Geliebten und haben das kostbare Vorrecht, uns in den 
himmlischen Örtern aufzuhalten. „Denn ihr alle seid Söhne Gottes 
durch den Glauben an Christus Jesus“ (Gal 3,26). Aber lasst uns auf 
diese Wahrheit, die manchen so viele Schwierigkeiten bereitet, etwas 
näher eingehen.

In Epheser 2 wird uns deutlich vor Augen gestellt, dass Gott uns, als 
wir tot in Sünden und Übertretungen waren, mit dem Christus lebendig 



36

Die Stellung und der Zustand des Christen

gemacht hat. Von diesem Punkt – von unserem toten Zustand – müssen 
wir bei unserer Betrachtung ausgehen. Wir waren tot in den Vergehun-
gen und Sünden, wir hatten keine Regung von geistlichem Leben in uns. 
Da starb der gesegnete Heiland für die Sünde auf dem Kreuz und wurde 
ins Grab gelegt. Er erlitt den Tod für die Sünde, während wir in Sünden 
tot waren und für den Augenblick alle Hoffnung entschwunden zu sein 
schien. Es war gleichsam, als ob das Schiff für immer untergegangen 
sei. Aber in diesem feierlichen Augenblick, wo der Tod alle umschlun-
gen hatte, trat Gott hervor, und zwar als ein Gott der Auferstehung. 
„Gott aber, der reich ist an Barmherzigkeit, wegen seiner vielen Liebe, 
womit er uns geliebt hat, hat auch uns, als wir in den Vergehungen tot 
waren, mit dem Christus lebendig gemacht“ (Eph 2,4.5). Wundervolle 
Gnade! Christus, der Heilige, das fleckenlose Lamm Gottes, starb für 
uns, ging für uns in das schreckliche Gericht und versöhnte uns mit 
Gott. Aber blieb Er im Grab? O nein! Gott hat Ihn auferweckt, und 
mit Ihm sind auch wir auferweckt. So sind wir denn auf die innigste, 
gesegnetste Weise durch die lebendig machende Kraft Gottes mit dem 
auferstandenen Christus vereinigt. Wir haben das Vorrecht, mit Ihm, 
der die Wonne und Freude Gottes ist, in Gemeinschaft zu leben und 
seine Segnungen zu teilen. Könnte man sich etwas Herrlicheres den-
ken? Kann Liebe noch größer sein? Uns wird gesagt, dass wir nicht nur 
lebendig gemacht und auferweckt sind, sondern auch mitsitzen in den 
himmlischen Örtern in Christus Jesus.

Wenn wir diese wunderbare und segensreiche Wahrheit wirklich 
verstehen, werden wir auch den wahren Grund des Friedens besitzen; 
denn dann wissen wir, dass alles, was zu unserer alten Natur gehörte, 
auf dem Kreuz gerichtet und für immer beseitigt ist und dass wir ohne 
unsere Sünden in die Gegenwart Gottes gebracht sind – in einen Zustand 
göttlicher Gerechtigkeit. Diese göttliche Gerechtigkeit aber haben wir 
nicht in uns selbst, sondern in Christus. Er ist unsere Gerechtigkeit; in 
Ihm stehen wir ohne Flecken vor einem heiligen und gerechten Gott.



37

﻿

Wer diese Wahrheit mit dem Einwand zu verdunkeln sucht, der Gläu-
bige könne sein ewiges Leben verlieren, steht im offenbaren Wider-
spruch zur Heiligen Schrift, die sagt, dass wir durch Gnade errettet sind, 
dass wir eins mit Christus sind, und zwar von dem Augenblick an, wo 
wir durch den Glauben an Ihn lebendig gemacht wurden. Nicht durch 
eigenes Verdienst, sondern durch Gnade – gelobt sei sein Name! – haben 
wir das ewige Leben, sobald wir glauben, und diese Verheißung kann 
nie gebrochen werden. Gott hat es gesagt. Gott hat uns mit Christus 
verbunden, „damit er in den kommenden Zeitaltern den überragenden 
Reichtum seiner Gnade in Güte an uns erwiese in Christus Jesus“ (V. 7). 
Ja, Ihm sei dafür Lob und Dank dargebracht! Unsere Errettung ist so 
sicher, wie sie es überhaupt sein kann. Wohl versagen wir in mancher 
Beziehung noch oft; aber Er ist treu. Das Leben, das Er uns gegeben 
hat, ist wie Er – ewig. „Seine Güte gegen uns in Christus Jesus“ dauert 
ewig fort. Er wird sie zeigen „in den kommenden Zeitaltern“.

Dass doch jeder Leser diese herrlichen Segnungen besitzen möchte! 
Oder hast du dieses ewige Leben noch nicht? Bist du noch nicht durch 
den Glauben an Ihn errettet? Dann wirf dich doch zu seinen Füßen; 
höre auf seine Stimme, auf seine herzliche Einladung: „Komm, komm 
zu mir!“ Sie kommt aus einem Herzen, das von Liebe überfließt, von 
Lippen, die jetzt nur Gnade kennen. Wie schrecklich wäre es, wenn 
von denselben Lippen einst das Gericht und die Verdammnis über dich 
ausgesprochen würden! Höre deshalb jetzt auf seine Stimme; wenn du 
es tust, bist du eins der Schafe Jesu. „Meine Schafe“, sagt der Herr, 
„hören meine Stimme, und ich kenne sie, und sie folgen mir; und ich 
gebe ihnen ewiges Leben, und sie gehen nicht verloren in Ewigkeit, 
und niemand wird sie aus meiner Hand rauben. Mein Vater, der sie mir 
gegeben hat, ist größer als alles, und niemand kann sie aus der Hand 
meines Vaters rauben“ (Joh 10, 27-29).

Indem wir zum Thema unserer Betrachtung zurückkehren, wieder-
holen wir, dass uns in dem ersten Gebet die Herrlichkeit der Person 
Christi entgegentritt, in dem zweiten hingegen die unendliche Liebe, 



38

Die Stellung und der Zustand des Christen

die der Vater zu Christus und folglich zu uns in Ihm hat. Möchten wir 
doch diese überströmende Liebe mehr verstehen! Lasst uns doch immer 
daran denken, dass Gott unsere Sünden in der Person Christi auf dem 
Kreuz völlig gerichtet und für immer beseitigt hat, ja, dass wir uns 
jetzt als „Söhne Gottes“ und geliebt mit einer vollkommenen Liebe in 
seiner Gegenwart befinden! „Geliebte, jetzt sind wir Kinder Gottes“, 
sagt Johannes, und Paulus ergänzt: „Wenn aber Kinder, so auch Erben 
– Erben Gottes und Miterben Christi“ (1. Joh 3,2; Röm 8,17)! Kann es 
eine wertvollere Wahrheit geben? Ist es wirklich wahr, dass Gott uns in 
demselben Maß liebt wie seinen eigenen, geliebten Sohn? Es ist wahr; 
Jesus selbst sagt es: „Die Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, habe 
ich ihnen gegeben“ (Joh 17,22). Beachten wir, dass es sich hierbei um 
die Herrlichkeit handelt, die Christus als Sohn des Menschen und nicht 
als Sohn Gottes besitzt. Und zu welchem Zweck hat Er den Gläubigen 
eine solche Herrlichkeit gegeben? „Damit die Welt erkenne, dass du 
mich gesandt und sie geliebt hast, wie du mich geliebt hast.“
Wertvollere, segensreichere Worte flossen nie von den Lippen Jesu. 

Nur Gott kann eine solche Liebe entfalten, nur Er allein kann da lieben, 
wo nichts Liebenswürdiges zu finden ist – da, wo sich alles gegen Ihn 
sträubt und Ihm nicht gehorchen will. Nein, eine solche Liebe können 
wir nicht verstehen. Vielleicht haben wir einen schwachen Begriff von 
der göttlichen Weisheit und Allmacht; aber wer kann begreifen, dass 
Gott die Gläubigen so liebt, wie Er seinen Sohn liebt? Und welche 
Wirkung hätte diese Liebe! Gott gab seinen eingeborenen Sohn für 
unsere Sünden in den Tod; Er hat uns lebendig gemacht mit Christus 
und gibt uns für die Zukunft die Verheißung der ewi­gen Herrlichkeit. 
Und diese Liebe ändert sich nicht: „Die Liebe vergeht niemals“ (1. Kor 
13,8). Dass doch diese Liebe das Licht unserer Augen und die Kraft 
unserer Herzen sein möchte, und dass wir mehr und mehr davon er-
griffen werden möchten!

Aber darf man denn dem Gedanken wirklich Raum geben, dass der 
Vater mich armen, schwachen Christen jetzt, in diesem Augenblick, 



39

﻿

liebt wie seinen eigenen Sohn? Ohne Zweifel darf man es, geliebter 
Leser, denn es sind seine Worte, und Er wünscht, dass wir sie glauben 
und uns an der kostbaren Wahrheit freuen. Zweifeln wir an dieser 
Liebe, so verunehren wir Ihn und fügen uns selbst Schaden zu. Frei-
lich ist die Offenbarung seiner Liebe oft sehr unterschiedlich je nach 
unserer Unter­würfigkeit unter Christus und unserem Gehorsam gegen 
Ihn (s. Joh 14,21). Aber die Liebe selbst erleidet keine Veränderung, 
denn „Gott ist Liebe“. Und eine solche Liebe kann unseren Herzen nie 
kostbarer sein als jetzt. Wenn inmitten der zukünftigen Herrlichkeit die 
Liebe das Herrlichste sein wird, wie viel mehr jetzt inmitten der Sorgen 
und Leiden dieser Zeit. Lasst uns daher immer Zuflucht zu dieser Liebe 
nehmen, damit wir vor den Angriffen des Feindes bewahrt bleiben und 
unser Teil steter Friede sei.

Der Apostel betet also zu „dem Vater unseres Herrn Jesus Christus, 
von dem jede Familie in den Himmeln und auf der Erde benannt wird“ 
(Eph 3,14.15). Das sind bemerkenswerte Worte! Hier ist nicht die Rede 
von einer Familie, sondern es sind verschiedene Familien, die nach Ihm 
benannt werden. Den Juden im Alten Testament zum Beispiel offen-
barte sich Gott unter dem Namen Herr. Unter diesem Namen führte 
Er sein auserwähltes Volk aus Ägypten und brachte es in ein Land, das 
von Milch und Honig floss. In diesem Namen begegnete Er stets seinen 
Auserwählten und kein anderes Volk konnte das Vorrecht einer solchen 
Verbindung und Gemeinschaft genießen. Später, als die Kinder Israel 
sich schwer gegen ihren Gott versündigt hatten und Er einem heidni-
schen König die Herrschaft über alle Nationen gegeben hatte, trat Er 
diesem nicht als Herr, sondern als „der Gott des Himmels“ entgegen 
(Dan 2,37). Jetzt aber, nachdem Er seinen Sohn für uns hingegeben 
hat, „den Erben aller Dinge, durch den er auch die Welten gemacht 
hat“ (Heb 1,2), nennt Er sich Vater, und unter diesem Namen steht Er 
mit „jeder Familie in den Himmeln und auf der Erde“ in Verbindung. 
Seine Segnungen werden jetzt nicht länger nur einem einzigen Volk zu-
teil: „Die Zwischenwand der Umzäunung“ ist abgebrochen, und jeder 



40

Die Stellung und der Zustand des Christen

kann sich dieser reichen Segnungen erfreuen. Sein Name sei gelobt und 
gepriesen, dass Er uns diese Segnung jetzt schon zuteilwerden lässt – 
eine Segnung, die wir einst in der ewigen Herrlichkeit vollkommen 
verstehen werden!

Und welchen Platz wird die Versammlung in dieser himmlischen 
Herrlichkeit einnehmen? Wird sie eine bevorzugte Stellung bekleiden 
oder die Herrlichkeit aller teilen? Sie wird einen herausragenden Platz 
einnehmen, denn sie wird in Vereinigung mit Christus, als seine Frau, 
immerdar vor dem Thron Gottes weilen. Eine erhabenere Wahrheit 
kann nicht verkündigt werden. Hat sich die Liebe Gottes jemals über-
zeugender als da bewiesen, wo uns durch die inspirierten Schreiber des 
Neuen Testaments eröffnet wurde, dass wir – die Gläubigen – Glieder 
des Leibes Christi und damit auf das Innigste mit Ihm vereint sind? Und 
diese enge Verwandtschaft wird nicht nur im Himmel unser Teil sein, 
wir besitzen sie jetzt schon durch den Glauben. „Wer aber dem Herrn an-
hängt, ist ein Geist mit ihm“ (1. Kor 6,17). Dies ist besonders in unserer 
Zeit bedeutsam, weil viele diese Wahrheit gar nicht zu kennen oder zu 
beachten scheinen. Sobald jemand an Christus glaubt, steht er mit Ihm 
in innigster Verbindung; er gehört mit allen Gläubigen auf der Erde zu 
einem Leib; denn es gibt nur einen Leib und nur einen Geist. Der Herr 
will nicht, dass seine Kinder getrennt voneinander durch diese Welt 
gehen; sie sollen sich vielmehr „befleißigen, die Einheit des Geistes 
zu bewahren in dem Band des Friedens“ (s. Eph 4,3). So wird auch in 
dem Brief an die Korinther dieselbe Wahrheit dargestellt. „Der Kelch 
der Segnung, den wir segnen, ist er nicht die Gemeinschaft des Blutes 
des Christus? Das Brot, das wir brechen, ist es nicht die Gemeinschaft 
des Leibes des Christus? Denn ein Brot, ein Leib sind wir, die Vielen, 
denn wir alle nehmen teil an dem einen Brot“ (1. Kor 10,16.17). Diese 
Verse lassen keinen Zweifel an der Einheit der Kirche. Diese ist nur ein 
Leib, dazu berufen, ihre Einheit zu offenbaren, „damit die Welt glaube, 
dass der Vater seinen eigenen Sohn gesandt hat“. Möchten doch noch 
viele diese Wahrheit einsehen und ihr gehorsam folgen! Bald ist die 



41

﻿

Zeit da, wo der Herr uns zu sich nehmen wird und wir für ewig den 
wunderbarsten Platz in der Herrlichkeit einnehmen werden. Unfassbare 
Gnade und Liebe! Wir – die armen, verlorenen Sünder von Natur aus 
– werden dann „ohne Flecken oder Runzel oder etwas dergleichen“ in 
seiner Nähe sein und uns allezeit seiner Liebe erfreuen! Möchten wir 
daher seinen Namen, so lange wir noch hier sind, stets zu verherrlichen 
suchen, und möchte es der stete Wunsch unseres Herzens sein: Komm, 
Herr Jesus, komm bald!

„Damit er euch gebe, nach dem Reichtum seiner Herrlichkeit mit 
Kraft gestärkt zu werden durch seinen Geist an dem inneren Menschen“ 
(Eph 3,16). In diesem Vers wird der Unterschied in den beiden Gebe-
ten des Apostels besonders deutlich. In dem ersten bittet er, dass die 
Heiligen ihren Platz vor Gott in Christus und alle damit verbundenen 
Segnungen besser verstehen möchten; in dem zweiten aber handelt es 
sich um die praktische Kraft durch den Heiligen Geist. Dort war es eine 
Frage der Stellung, hier jedoch geht es um den Zustand, um die Bitte, 
„mit Kraft gestärkt zu werden an dem inneren Menschen“. Wodurch 
aber können wir mehr und mehr gekräftigt werden? Diese Frage ist für 
ein einfältiges Herz nicht schwer zu beantworten. Die Liebe Christi 
soll in unseren Herzen immer mehr Raum gewinnen. Je mehr wir von 
dieser Liebe erfüllt sind, desto leichter und erträglicher werden uns alle 
Prüfungen und Nöte in dieser Welt vorkommen; je mehr wir uns dieser 
Liebe erfreuen, mit umso glücklicherem Herzen werden wir uns mit 
der zukünftigen Herrlichkeit beschäftigen können. Ja, wenn diese Liebe 
uns erfüllt – wenn sie wirklich in unseren Herzen wohnt, so werden wir 
auch alles, was uns in dieser Welt lieb und teuer ist, willig aufgeben. 
Denn welche Liebe ist inniger als seine Liebe? Welcher Liebe können 
wir uns besser anvertrauen als seiner Liebe? Lasst uns daher mehr auf 
diese Liebe trauen und unser Herz zu einer Wohnung des Herrn machen! 
Nur dann werden wir in Wahrheit gekräftigt werden „an dem inneren 
Menschen“; nur dann wird „der Christus durch den Glauben in unseren 
Herzen wohnen“.



42

Die Stellung und der Zustand des Christen

Aber noch tiefer offenbart sich seine Liebe in dem folgenden Wunsch 
des Apostels: „dass der Christus durch den Glauben in euren Herzen 
wohne, indem ihr in Liebe gewurzelt und gegründet seid, damit ihr 
völlig zu erfassen vermögt mit allen Heiligen, welches die Breite und 
Länge und Höhe und Tiefe sei, und zu erkennen die die Erkenntnis 
übersteigende Liebe des Christus, damit ihr erfüllt sein mögt zu der 
ganzen Fülle Gottes“ (V. 17-19). Diese Wahrheit erfüllt unsere Seele mit 
Bewunderung und Erstaunen. Sie umfasst zwei Gesichtspunkte. Paulus 
betet, dass die Gläubigen in Liebe gewurzelt und gegründet seien, damit 
sie erstens die Breite und Länge und Tiefe und Höhe völlig erfassen, und 
zweitens die Liebe des Christus erkennen möchten, die ihre Erkenntnis 
weit übersteigt. Viele Christen sind der Meinung, wenn er hier von der 
Breite und Länge und Tiefe und Höhe spricht, dass der Apostel an die 
Liebe Christi denkt. Liest man indes den ganzen Abschnitt aufmerksam 
durch, so wird deutlich, dass er mit dem neunzehnten Vers zwar keinen 
neuen Gegenstand, aber doch einen neuen Gedanken beginnt: die Liebe 
des Christus, die alle Erkenntnis übersteigt. Wenn aber vorher nicht 
von der Liebe Christi die Rede ist, wovon dann? Ich glaube, dass der 
Apostel bei diesen Worten an das „Geheimnis“ oder die Versammlung 
denkt. Der ganze Brief befasst sich mit diesem bis dahin verborgenen 
Geheimnis und jetzt, nachdem Paulus durch den Heiligen Geist gelei-
tet, aufgezeigt hat, dass jede Familie in den Himmeln und auf der Erde 
von dem Vater unseres Herrn Jesus Christus benannt wird, betet er für 
ale Heiligen, dass sie die Breite und Länge und Tiefe und Höhe dieser 
wunderbaren Wahrheit – dieses offenbarten Geheimnisses – völlig ver-
stehen möchten.

Dann erst bittet Paulus darum, dass wir die Liebe Christi, die unsere 
Erkenntnis übersteigt, verstehen und erkennen möchten. Diese Bitte 
scheint uns auf den ersten Blick ein Widerspruch zu sein, denn wie 
kann man eine Liebe erkennen, die größer ist als alle Erkenntnis? Aber 
es ist kein Widerspruch. Der Heilige Geist will uns keineswegs sagen, 
dass wir diese Liebe je völlig erkennen werden, wohl aber, dass wir 



43

﻿

uns in seine unendliche Liebe vertiefen und immer aus dieser Quelle 
schöpfen können, die nie versiegen wird und immer neue Segnungen 
für uns hervorsprudeln lässt. Durch die Liebe des Christus getrieben, in 
der wir gewurzelt und gegründet sind, werden wir diese Liebe immer 
mehr ergründen; aber wir werden sie niemals völlig verstehen können, 
denn sie übersteigt alle Erkenntnis und ist unendlich, wie Gott selbst 
unendlich ist. Wie sollten unsere Herzen doch stets von Lob und Dank 
erfüllt sein für eine solche Liebe, die nie aufhören wird, für eine solche 
Gnade, die unsere Herzen schon hier mit den herrlichsten Wahrheiten 
trösten und erfreuen will! Leider gelingt es dem Teufel, dem Lügner 
von Anfang an, nur zu oft, unsere Herzen und Gedanken von dieser 
Liebe abzulenken, um uns mit uns selbst zu beschäftigen. Schauen wir 
aber auf seine Liebe, so werden unsere Herzen von Frieden regiert und 
mit Lob erfüllt werden.

Ich bete an die Macht der Liebe,  
die sich in Jesus offenbart. 

Ich geb mich hin dem freien Triebe,  
womit ich Wurm geliebet ward. 

Ich will, anstatt an mich zu denken,  
ins Meer der Liebe mich versenken.

„Geistliche Lieder“ Nr. 45,1

Einige hervorzuhebende Worte enthält auch der neunzehnte Vers: „da-
mit ihr erfüllt sein mögt zu der ganzen Fülle Gottes.“ Höheres konnte 
der Apostel nicht erflehen; weiter konnte er nicht gehen. Die Gläubigen 
sind die Fülle des Christus – „die Fülle dessen, der alles in allem erfüllt“. 
Welch ein Gedanke! Und Er, der alle Dinge erfüllt, erfüllt auch unsere 
Herzen mit der Fülle Gottes – „ein Gott und Vater aller, der über allen 
und durch alle und in uns allen ist“ (Eph 4,6). „An jenem Tag“, an dem 
Tag, wo der Vater einen anderen Sachwalter, den Geist der Wahrheit, 
gegeben hat – „werdet ihr erkennen, dass ich in meinem Vater bin und 



44

Die Stellung und der Zustand des Christen

ihr in mir und ich in euch“ (Joh 14,20). Welch eine wunderbare Wahr-
heit! Wenn sich eine Segnung nach der anderen so vor unseren Blicken 
entfaltet, wenn wir sehen, dass wir von Ihm so geliebt sind, dass wir 
seine Fülle genannt werden, muss unser Herz dann nicht von Lob und 
Dank erfüllt sein? Aber lasst uns auch nicht vergessen, dass wir diese 
Segnungen nicht genießen können, wenn wir der Welt oder dem Fleisch 
Einfluss auf uns eingeräumt haben. Wenn wir den Heiligen Geist be-
trübt, uns seiner Leitung entzogen haben, wird unsere Erkenntnis bald 
so ge­schwächt werden, dass wir schließlich – wenn die Gnade des Herrn 
uns nicht zurückhält – in allerlei Irrtümer hineingeraten. Bleiben wir 
daher immer unter der Leitung des Heiligen Geistes und lassen wir uns 
von Ihm unterrichten, dann werden wir die kostbaren Segnungen ge-
nießen, die uns der Apostel in diesem Gebet, ja, in diesem ganzen Brief 
vorstellt und womit er sein Gebet beschließt: „Dem aber, der über alles 
hinaus zu tun vermag, über die Maßen mehr, als was wir erbitten oder 
erdenken, nach der Kraft, die in uns wirkt, ihm sei die Herrlichkeit in 
der Versammlung in Christus Jesus auf alle Geschlechter des Zeitalters 
der Zeitalter hin! Amen“ (Eph 3,20.21).

Auch im Schluss dieses Gebetes lässt sich deutlich der Unterschied 
zu dem Charakter des ersten Gebetes erkennen. Dort stand im Mittel-
punkt die Macht, die für uns wirkt; hier ist es die Macht, die in uns 
wirkt. Dort war es die Kraft, die in Christus wirkte, indem sie Ihn und 
uns aus den Toten auferweckte. Hier ist es zwar dieselbe Kraft, aber 
dargestellt in praktischer Weise. Gott wollte, dass auch dies unser Teil 
werden sollte. Sein Wunsch war es, dass wir – wie im zweiten Kapitel 
gesagt wird – eine „Behausung Gottes im Geist“ werden sollten und 
durch die Macht dieses Geistes in die gesegneten Offenbarungen der 
Liebe Christi und der Fülle Gottes eindringen möchten. Ist das nicht 
eine bewundernswerte, ja, unbegreifliche Wahrheit? In uns armen, 
schwachen Gläubigen soll eine solche Kraft wirken? Ist das überhaupt 
möglich; können wir es glauben? Ja, wir können es glauben, denn das 
Wort Gottes versichert es uns. Die Frage ist nur, ob wir es wirklich 



45

﻿

glauben, oder ob wir es nur verstehen und für wahr halten. Wenn wir in 
Wahrheit glauben, dass die Kraft Gottes in uns wirkt, können wir dann 
wohl so leicht entmutigt und niedergedrückt werden? Sollten wir uns 
nicht vielmehr oft mit der Liebe des Herrn und der Fülle unseres Got-
tes und Vaters beschäftigen? Der Herr schenke uns die Einsicht, diese 
ganze Kraft kennenzulernen und was es sagen will, dass Er „über alles 
hinaus zu tun vermag, über die Maßen mehr, als was wir erbitten oder 
erdenken“. Im Übrigen erscheinen aber auch die Schwierigkeiten und 
Gefahren dieser Wüste gering, im Blick auf unsere zukünftige Herr-
lichkeit, die „auf alle Geschlechter des Zeitalters der Zeitalter hin“ fort-
dauern wird. Welches Vorrecht, welche Unterscheidung von der Welt! 
Ewig in seiner Nähe, in der Gegenwart unseres Vaters zu verweilen! 
Herrlicher Gedanke – gesegnete Zukunft! Ja, dir, o Herr, sei Preis und 
Ruhm, dir „sei die Herrlichkeit in der Versammlung in Christus Jesus 
auf alle Geschlechter des Zeitalters der Zeitalter hin! Amen“.

Nachdem wir nun in dieser Weise der Versammlung in ihrer harmoni-
schen Verbindung mit Christus bis an die gesegnete Zeit ihrer ungestör-
ten Herrlichkeit gefolgt sind, sei abschließend noch mit einigen Worten 
ihrer Stellung gedacht, die sie kurz vor ihrer Aufnahme einnimmt. 
„Und der Geist und die Braut sagen: Komm! Und wer es hört, spreche: 
Komm! Und wen dürstet, der komme; wer will, nehme das Wasser des 
Lebens umsonst“ (Off 22,17). Ihr Auge ist hier auf Ihn – ihren Bräu-
tigam – gerichtet. Sie weiß, dass Er „die Wurzel und das Geschlecht 
Davids, der glänzende Morgenstern“ ist, und mit sehnsüchtigem Ver-
langen sieht sie seiner Ankunft entgegen. Aber dabei vergisst sie nicht, 
dass Er der einzige Gegenstand ihrer Herzensfreude, auch die Quelle 
lebendigen Wassers für jeden Durstigen ist, und in Übereinstimmung 
mit ihrem geliebten Herrn verkündigt sie jedem die freie Gnade: „Wer 
will, nehme das Wasser des Lebens umsonst.“ In solcher Weise wird 
uns die Braut des Herrn in diesem Vers vorgestellt; aber entspricht sie 
jetzt, wo die Ankunft ihres Bräutigams so nahe ist, wohl immer dieser 
Berufung? Leider im Allgemeinen recht wenig; viele Christen gehen 



46

Die Stellung und der Zustand des Christen

durch diese Welt, ohne sich um das Heil verlorener Sünder besonders 
zu kümmern und ohne sich mit der herrlichen Ankunft des Herrn zu be-
schäftigen. Bewegt uns aber das Verlangen nach seiner Wiederkunft zu 
unserer Aufnahme, so werden wir uns auch um die Errettung verlorener 
Sünder kümmern. Nie wird das Herz so sehr nach Bekehrung von Un-
gläubigen trachten, als wenn es unter dem lebendigen Eindruck steht, 
dass der Herr nahe ist und das Evangelium der freien, unumschränkten 
Gnade der Welt nur noch kurze Zeit verkündigt werden kann. Und wenn 
wir die eben angeführte Stelle genau betrachten, werden wir finden, 
dass auch sie eine Andeutung hierüber enthält. Der Ruf an die Welt: 
„Komm, nimm das Wasser des Lebens umsonst!“, steht in unmittelba-
rer Verbindung mit dem Verlangen des Geistes und der Braut nach der 
Ankunft des geliebten Herrn. Eines folgt sozusagen aus dem anderen. 
Wir sollten nie aufhören, für die Errettung von Sündern zu beten, damit 
noch viele sich seiner Liebe erfreuen und den loben, der sie von allen 
ihren Sünden befreit hat. 

Wir haben nicht mehr viel Zeit, geliebte Geschwister, Sünder mit der 
Gnade Gottes bekanntzumachen. Bald wird der Tag da sein, wo Er uns 
in seine Herrlichkeit aufnimmt. Blicken wir nur um uns her, welche 
ungeheuren Umwälzungen in Kirche und Staat vor sich gehen, was für 
ein revolutionärer Geist sich überall einschleicht, und welchen Ein-
fluss er auf alle Stände der menschlichen Ge­sellschaft ausübt. Achten 
wir nur einmal darauf, wie sich das alles entwickelt. Der Schlummer 
von achtzehn Jahrhunderten ist vorbei; das neunzehnte Jahrhundert 
entfaltet die mensch­liche Größe und Herrlichkeit auf eine Weise, die 
jede frühere Entwicklung weit übertrifft. Aber bald wird alle mensch-
liche Größe ihren Gipfel erreicht haben, bald wird sie dem Anti­christ, 
dem Menschen der Sünde, ihren wahren Charakter zeigen. Nach die-
sem Ziel strebt Satan jetzt, und er bedient sich dabei der Methode, die 
Menschen ganz und gar von Christus abzuziehen, hin zu ihrer eigenen 
Vernunft und Erfah­rung. In einem solchen Zustand befindet sich jetzt 
die Welt, und wie sieht es in der wahren Kirche aus? Auch sie ist aus 



47

﻿

ihrem Schlummer erwacht, in dem sie Jahrhunderte lang versunken lag. 
„Als aber der Bräutigam noch ausblieb, wurden sie alle schläfrig und 
schliefen ein“ (Mt 25,5). Bis vor einigen Jahren waren alle Gläubigen 
noch in diesem moralischen Schlaf, wobei keineswegs das große Werk 
des Heiligen Geistes in den Tagen des Mittelalters vergessen werden 
darf – die gesegnete Zeit der Reformation. Obwohl der Herr das Licht 
des lauteren Evangeliums über viele Länder leuchten ließ, so war doch 
diese Wahrheit – die Wiederkunft des Herrn zur Aufnahme seiner 
Versammlung – nicht bekannt. Auch damals lag die Kirche in tiefem 
Schlaf versunken. Aber der Herr sei gelobt und gepriesen, dass Er in 
unseren Tagen seine Kinder auf die Ankunft Christi aufmerksam ge-
macht hat. Die zehn Jungfrauen sind aufgestanden, der mitternächtliche 
Ruf: „Siehe, der Bräutigam!“, ist ertönt und verbreitet sich durch des 
Herrn Gnade weiter und weiter unter seinen Kindern. Hunderte von 
Verkündigern des Evangeliums sind ausgegangen, um den Sünder mit 
der unumschränkten Gnade Gottes bekanntzumachen. Sie sind dem 
Ruf gefolgt: „Geht hin in die ganze Welt, predigt die gute Botschaft 
der ganzen Schöpfung!“ 

Und was ist die Folge? Tausende und Abertausende haben die frohe 
Botschaft angenommen und erfreuen sich jetzt ihrer Errettung. Selbst 
solche Gegenden, in denen früher das Evangelium nie verkündigt wur-
de, sind jetzt mit der freien Gnade bekanntgemacht, und obwohl sich 
auch große Feindschaft gegen die Diener des Herrn zeigte, sind doch 
viele zur Erkenntnis der Wahrheit gekommen. Ja, die Worte des Herrn 
an die Versammlung in Philadelphia können jetzt mit Recht Anwendung 
finden: „Siehe, ich habe eine geöffnete Tür vor dir ge­geben, die niemand 
zu schließen vermag“ (Off 3,8). Möchten wir doch von dieser Gelegen-
heit, die sich jetzt so manches Mal bietet, mehr Gebrauch machen und 
nicht vergessen, Ihn zu bitten, dass Er noch viele Türen öffne; denn Er 
ist „der Heilige, der Wahrhaftige, der den Schlüssel des David hat, der 
öffnet, und niemand wird schließen, und schließt, und niemand öffnet“.



48

Die Stellung und der Zustand des Christen

So stürzt also alles in schreckenerregender Weise seinem Verderben 
entgegen; bald werden auch die Schranken zerbrochen sein, die die 
Menschen jetzt noch einigermaßen zurückhalten. Dann werden die 
Worte des Herrn in Erfüllung gehen: „Und es werden Zeichen sein 
an Sonne und Mond und Sternen, und auf der Erde Bedrängnis der 
Nationen in Ratlosigkeit bei dem Tosen und Wogen des Meeres; indem 
die Menschen vergehen vor Furcht und Erwartung der Dinge, die über 
den Erdkreis kommen, denn die Kräfte der Himmel werden erschüttert 
werden“ (Lk 21,25.26). Den Anfang hiervon sehen wir jetzt schon im 
täglichen Leben; es wird nicht lange mehr dauern bis diese Worte voll-
kommen erfüllt werden. – Doch werfen wir noch einen Blick auf den 
Zustand der Kirche in den letzten Tagen. Die oben angeführte Stelle in 
Offenbarung 22,17 bezieht sich natürlich nicht auf die bekennende Kir-
che im Ganzen, sondern nur auf solche, die Glieder des Leibes Christi 
sind und mit verlangendem Herzen nach seiner Ankunft ausschauen. 
Der Geist und die Braut sagen: „Komm!“ Jeder, der Frieden im Blut 
Christi gefunden hat und diesen Ruf hört, wird aufgefordert, in diesen 
Ruf einzustimmen und auf seinem Weg durch die Wüste seiner baldigen 
Ankunft entgegenzusehen. „Wer es hört, spreche: Komm!“ Wer aber 
die Gnade noch nicht angenommen hat, möge doch kommen; denn die 
Zeit ist kurz. Wen dürstet, der komme – und nehme das Wasser des 
Lebens umsonst. Wie lieblich sind diese Einladungen! Möchten doch 
noch viele auf seine freundliche Stimme hören!

Wer es versäumt und bei der Ankunft des Herrn seiner Einladung 
noch immer nicht gefolgt ist, wird – soweit uns die Heilige Schrift 
hierüber belehrt – keine Hoffnung haben. Wenn man sich weigert, die 
Gnade anzunehmen, was wird dann die Folge sein? „Wie werden wir 
entfliehen, wenn wir eine so große Errettung vernachlässigen?“ (Heb 
2,3)? Deshalb sollte jeder, der das ewige Leben noch nicht empfangen 
hat, die Zeit der Gnade nicht vorbeigehen lassen! Denn der Herr wird 
offenbart werden mit den Engeln seiner Macht, in flammen­dem Feu-
er, um Vergeltung zu geben denen, die Gott nicht kennen, und denen, 



49

﻿

die dem Evangelium unseres Herrn Jesus Christus nicht gehorchen 
(s.  2. Thes 1,7.8). Darum, geliebter Leser, wenn du den liebevollen 
Jesus noch nicht angenommen hast, gehe doch zu Ihm und lass die 
liebreiche Einladung nicht unbeachtet: „Wer will, nehme das Wasser 
des Lebens umsonst.“ Denke nicht, dass es noch Zeit hat; denn heute 
schon kann der Herr kommen, um seine Braut aufzunehmen, und was 
wird dann dein Los sein?

Ja, der Herr möge es in seiner reichen Gnade geben, dass sich Ihm 
noch viele zu Füßen werfen und dass wir, geliebte Geschwister, mit 
der herrlichen Verheißung seiner Ankunft, die allen Leiden ein Ende 
machen wird, immer mehr erfüllt werden und mit verlangendem Herzen 
seiner Erscheinung entgegensehen möchten! Ja, der Herr gebe, dass der 
Ruf: „Komm, Herr Jesus!“, an allen Orten und Enden unter den Seinen 
gehört werde!




